Jirgen Knobel

Uber die Lilien des Feldes



Jirgen Knobel ist 1962 in Meersburg am Bodensee geboren.
Dem Studium an der Bodensee-Kunstschule in Konstanz und
der UdK in Berlin folgten Jahre kinstlerischen Wirkens. 1994
Studium der Theologie mit anschlieBender Priesterweihe.
Lebt seit 2014 als christlicher Eremit in Brandenburg.



Jirgen Knobel

Uber die Lilien des Feldes



Impressum

Text: © 2025 Copyright by Jirgen Knobel
Umschlag:  © 2025 Copyright by Jirgen Knobel

Verantwortlich fir den Inhalt:
Jirgen Knobel
Am Wutzsee 14
16835 Lindow (Mark)
Sonderdruck des Autors
Textauszug der Seiten 7-72 aus seinem Buch:
Auftakt des Nichts
ISBN 978-3-8190-2667-6
S. 16-17, Vorgerticktes Jahr, Werner Kallen©

Druck: epubli — ein Service der Neopubli GmbH, Berlin



INHALT

Vorwerk
7

Betrachtung
13

Gewahren
57






VORWERK






Raumwechsel
Uber Hinausweisendes

Wie viel Sorge kennt das Leben?

— Vorausdenken ohne einen Standplatz der
Gewissheit ...

— Zuriickliegendes ohne Deutung ...

... hemmen den Weg zum Wahrheitsgrund des
Bewusstseins.

Tauschung verschleiert den Zugang zur
Erfahrung des Wirklichen: verdistert die
Orientierung zum Pfad der Freiheit. Ge-
fangen an sich selbst, ist der Mensch
sich dennoch unerkannt, ist ein Fremder
im eigenen Lebenshaus. Ist Spielball ver-
borgener Krafte, als Gabe der Todes-
machte.

Sinnloser Lauf im Irrgarten der Begehr-
lichkeiten, ein Treiben im Meer endloser
Stimulanzen. Die Fahrt im lecken Boot,



macht des Ruderers Miihe nutzlos. Der
Abgrund wartet: kein erreichbares Ziel
am Horizont!

Sorge um das, was man nicht verlieren will, ver-
liert alles. Sorge um das, was man haben will,
wird es nie erlangen.

Sorglos, der innerste Bereich des Bewusstseins.
Als Pforte der Erkenntnis des eigenen wahren
Wesens 6ffnet er sich durch Hinwendung der
Seele zum gottlichen Licht des Logos. Stetig
strebt sie in ihrem Wachstum aus dem Schatten
ihrer Unwissenheit heraus. In Uberwindung der
Widerstande, im Ringen mit sich selbst um das
Bessere, bereitet sie sich zur Einigung mit dem
Hochsten vor. Durch Fortschritte, die sie erreicht,
schreitet sie schlieBlich zur Héhe des Urgottli-
chen in heiligem Stufengang empor: Da erfahrt
sie, dass sein Mysterium die Quelle der Wirklich-
keit ist, die alles tragt.

10



Unbeschrankt
Splren des Wahren

Es scheint nun spirbar zu sein: anndhernd.

Zum einen: Dass sich im geistigen Bereich unse-
res Lebens ewig Glltiges wahrnehmen I&sst.

Zum anderen: Dass hinter allem das konstante
Wirken einer alles hervorbringenden, tragenden
und verbindenden Wirklichkeit, wie hinter einem
Schleier verborgen, liegt. Sie ist immer da. Durch
Fixierung auf die AuBenseite der Dinge wird sie
von den meisten Menschen nur selten oder gar
nicht bemerkt oder geleugnet.

Horch in die groBe Stille und knie anbetend nie-
der! Teile einen Apfel und schau sein innerstes
Geheimnis! Folge dem Rat des Meisters ewiger
Weisheit: Lerne von den Blumen des Feldes.

11






BETRACHTUNG

13






Jederzeitig
Natur stirbt
Friede verdirbt
Krieg zermurbt
Krankheit verwirrt

Es war einmal eine Zeit, in der unzahlige Sorgen
die Herzen der Menschen verletzten. Darliber
das Wissen der Weisheit schwand. Freude zer-
rann. Die Verwirklichung eines gliicklichen Le-
bens nur wenigen gelang. Die Masse in Betdu-
bung versank:

Angstvolle, in Regeln Gefangene, sedimentier-
ten. Von eigensiichtigem Freiheitsdrang verirr-
ten Horden war der Sinn dahin. Schwarme, gier
geleiteter Egoisten, fraBen das Land. Die sich
von Hass und Verblendung einnehmen lieBen,
verziickte der Tod. Wer Feindbilder kultivierte,
trug den Untergang in sich. Es war eine Ara je-
ner, die alles infrage stellten, und jener, die kei-
ne Fragen mehr hatten. SpaBversessen, inmitten
des Niedergangs die einen, selbstbezogen lei-

15



dend die anderen. Unzufrieden inmitten des
Reichtums oder qualvoll verdrieBend an der Fil-
le der Mdglichkeiten, alle. Krieg jedes gegen je-
den. Orientierungslosigkeit. Verdiisterung.

Und die Liebe? Herbst lag in der Luft, wie es ein
Lyriker jener Tage umschrieb:

Vorgeriicktes Jahr

schon
ziehen die kraniche
davon

eine krahe
fliegt voriiber
mit heiserem schrei

der himmel

verhangt
sein blau

16



die baume fest,
in farbe die blatter -

bald werden sie fallen

Doch unter dem Schleier des Schattens:

der Erinnerung an verheiBenes ...

17

Reste



Wahrwerdung
Was bestand B darstellt 8B ein VerheiBenes

I. Was bestand
Vordergriindiges

Jesus war mit seinen Anhdngern im sommerli-
chen Galilaa unterwegs, das Reich der Liebe und
des Friedens verkiindend. Als er die vielen Men-
schen sah, die zu ihm stromten, stieg er auf ei-
nen Berg. Umringt von seinen Schilern setzte er
sich und schwieg.

Der Meister schien abwesend. Sein Geist war
nach innen gekehrt. Die Augen geschlossen. Er
betete. Ein inniges, schweigendes Gebet des
Herzens. Ausgerichtet auf jenen einen, den er
.Abba-Vater” nannte. Dem er sich ganz Uberlas-
sen hatte. Mit dem er sich eins wusste. ,Abba-
Vater”: Das Wissen um Gott, die Gabe der Seele
von Anfang an.

18



Kraft ging von ihm aus. Seine scheinbare Abwe-
senheit offenbarte hochste Prasenz. Sie beriihrte
die Anwesenden. Raunen der Menge wich dem
Spuren starker, trostreicher Wirklichkeit in Ge-
stalt des Lehrers. Davon getragen, stimmten sie
in sein schweigendes Gebet ein. Ruhe breitete
sich aus, unvorstellbare Ruhe. Wie sie allein aus
der Tiefe eines befreiten Menschenherzens auf-
steigen konnte: verhundert- vertausendfacht.
Nur das milde Wehen des Abendwindes war
jetzt. Von Ferne das Zwitschern einiger Vogel
des Himmels — sonst nichts.

Als der Meister aufsah, lie er seinen Blick still
Uber die Gesichter der Menschen schweifen. Sie
waren bereit, sein Wort zu horen. Doch er liel
sich Zeit. Wahrend er um sich schaute, las er im
Leben der Einzelnen wie von einer beschriebe-
nen Wachstafel. Auf den schillernden Linien
vielfaltiger Sorgen, Angste und Schmerzen sah
er die Lettern von zerronnenem Glick, Enttau-
schungen und Verlust geschrieben: mit dem

19



Griffel der Hoffnung. Sie war die Tur, durch die
er jetzt eintreten durfte. Er wusste, dass sie von
den Saulen des Glaubens und der Liebe gefasst
war. Diese drei waren das Leben, aus dem sich
Leben erneuerte: Glaube, Liebe, Hoffnung.

Ein Lacheln umspielte seine Lippen, als er zu
sprechen begann und sagte: ,Seht hin auf die
Vogel des Himmels: Sie sden nicht, sie ernten
nicht und sammeln keine Vorrate in Scheunen
und euer Vater des Himmels nahrt sie. Seid ihr
nicht viel mehr wert als sie? Wer von euch kann
mit seiner Sorge seinem Leben eine kleine Zeit-
spanne hinzufiigen? Wenn ihr nicht einmal et-
was so Geringes kdnnt, weswegen sorgt ihr euch
wegen der Ubrigen Dinge? Deswegen sage ich
euch: Sorgt euch nicht fir euer Leben, was ihr
essen oder trinken und nicht um euren Leib, was
ihr euch anziehen sollt! Ist nicht das Leben mehr
als die Nahrung und der Leib, mehr als die Klei-
dung? Betrachtet die Lilien des Feldes, wie sie
wachsen! Sie muhen sich nicht ab und spinnen

20



nicht. Ich sage euch: Auch Salomo in all seiner
Herrlichkeit hat sich nicht angezogen wie eine
von diesen. Wenn aber das Gras des Feldes, das
heute ist und morgen in den Ofen geworfen
wird, Gott so bekleidet, nicht viel mehr euch,
Kleingldubige? Darum seid nicht unruhig! Sucht
zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit;
dann wird euch alles hinzugefiigt. Sorgt nicht fur
morgen! Denn der morgige Tag wird fir sich
selbst sorgen. Lasst euch mit Gott verséhnen.”

Als er diese Worte vollendet hatte, gerieten die
Leute Uber seine Lehre auBer sich; denn er lehrte
sie mit einer fir sie vorher nie erlebten
Wirkmacht.

21



II. darstellt
Hintergriindiges

Es war Herbst. Jesus ist mit seinen Schiilerinnen
und Schiilern im Land unterwegs. Den Anbruch
des Reiches der Liebe und des Friedens verkin-
dend. Sie erreichten das Tal von Elat und bega-
ben sich in den Terebinthen-Wald. An einer
grasbedeckten Lichtung machten sie Rast und
setzten sich. Die Aufmerksamkeit der Gruppe
war auf die Lippen des Meisters gerichtet. Doch
der schwieg.

Er schien abwesend. Sein Geist nach innen ge-
wendet. Die Augen geschlossen. Er betete. Ein
inniges, schweigendes Gebet des Herzens, aus-
gerichtet auf jenen einen, den er ,Abba-Vater”
nannte. Dem er angehorte. Indem er sich gebor-
gen wusste. ,Abba-Vater”: Die lebendige Erfah-
rung des gottlichen Grundes in uns selbst und in
allen Dingen.

22



Eine belebende Kraft ging von ihm aus. Seine
scheinbare Abwesenheit offenbarte hochste Ge-
genwartigkeit. Beruhigend stromte sie auf die
Anwesenden Uber. In geistiger Verbindung, hei-
lender Liebe, spirten seine Schiller die wahre,
trostreiche Wirklichkeit in Gestalt des Lehrers.
LieBen sich von ihm in sein schweigendes Gebet
mitnehmen. Ruhe breitete sich aus, unvorstell-
bare Ruhe, in der selbst das Rauschen der Blat-
ter und die Rufe der Vogel nicht eindrangen.
Der Meister, seine Jingerinnen und Jiinger wa-
ren jetzt eins.

Als Jesus nach einer Weile aufsah, lieB er seine
Augen still Uber ihre Gesichter gleiten. Alle wa-
ren jetzt hellwach. Voller Aufmerksamkeit, sein
Wort begehrend. Doch er hatte es nicht eilig.
Thre Seelen waren unter seinem Blick wie offene
Briefe. Auf den geraden Linien echter Freund-
schaft, Treue und Hingabe sah er die Lettern von
erfllltem Glick, Geistesstarke und Freiheit ge-
schrieben: mit der Feder der Liebe. Sie war die

23



Tir, durch die er jetzt eintreten durfte. Er wusste,
dass sie von den Saulen des Glaubens und der
Hoffnung gerahmt war. Diese drei waren das Le-
ben, aus dem sich Leben erneuerte: Glaube, Lie-
be, Hoffnung.

Freundliches Lacheln umspielte seine Lippen, als
er sagte: ,Seid ihr heute die Lehrer. Wer von
euch mdchte uns etwas Uber das Ziel sagen, das
der religiose Mensch verfolgt?”

Die Blicke der Versammelten wendeten sich
Tafat zu. Sie gehdrte schon langere Zeit dem
Schiilerkreis des Meisters an. ,Nun, denn”, sagte
dieser zu ihr gerichtet. Und Tafat begann: ,Das
Ziel, das der religiose Mensch verfolgt, ist, an
dem verheienen Gut, an dem er glaubt, teilzu-
haben. Eine Aneignung also”, sagte sie wirde-
voll, ,die nur geschehen kann, indem der Religi-
Ose sich das Wesen dieses Gutes zu Bewusstsein
bringt, in der Erkenntnis seiner Wirklichkeit vor-
anschreitet und demgemaB mit dem verheiBe-

24



nen Gut eins wird.”

.Wie das?”, fragte der neben ihr sitzende Ka-
mon. ,Durch Vermittlung des heiligen Wortes”,
antwortete Tafat ruhig und erklarte: ,Sein Dienst
ist, hoheres Leben im Menschen zu erwecken:
ihm den Pfad zu Glauben, Gotteserkenntnis und
wahrem Gebet zu erdffnen. Das fordert einen
besonderen Charakter dieses Wortes. Es ist ein
Wort, das wir nicht nur als Menschenwort, son-
dern was es in Wahrheit ist, als Gottes Wort vom
Rabbuni empfangen haben. So ist es in uns
wirksam: das Geheimnis von Anfang an, aus
dem alles entstand. Das alles schuf. Und was es
wirkt, durchdringt, tragt und verwandelt. In dem
allein wir uns selbst wahrhaft erkennen. So mé-
gen Himmel und Erde vergehen, aber des Meis-
ters Wort wird nicht vergehen.”

Alle nickten Tafat bestdtigend zu. Von dieser

Geste beseligt unterbrach sie ihre Ausfihrun-
gen. Dann sagte sie: ,Rabbuni, wir erfassten,

25



dass dein Wort eine eigentiimliche Macht, eine
innere Starke ist, die deine Verbundenheit mit
Gott, dem Unsagbaren, offenbart und in sich
tragt. Wir durften erfahren, dass es eine feine
Verbindung zwischen Horen und Empfangen
gibt. Und dass dieses Empfangen sich nicht al-
lein durch unterweisendes Lernen, in der Weiter-
gabe eines Gedankens von Verstand zu Ver-
stand, vollzieht.”

Der Glanz eines unerklarlichen Lichtes lag auf
ihrem Gesicht. Und sie fligte hinzu: ,Vor einiger
Zeit fragtest du uns, geliebter Meister, ob wir
glauben, dass du im Vater und der Vater in dir
ist. Da durften wir erkennen, dass die Worte, die
du zu uns redetest, nicht von dir selbst, sondern
vom Vater sind, dem Quellgrund des kosmi-
schen Geheimnisses. Und wir begriffen, dass,
wer dich sieht, Gott sieht; dass an dir sichtbar
wird, was jenseits der Welt und der Zeit ist.”

Sie stoppte und blickte zum Angesprochenen.

26



Jesus saB in vollendeter Gelassenheit. Die Worte
Tafat's aufmerksam lauschend. ,Sprich weiter”,
sagte er sanft. ,Mit unserem Leben bezeugen
wir”, sprach Tafat daraufhin, ,dass du Verkiinder
ewiger Wahrheit bist, die du nicht erfandst, son-
dern die eine mit dir bestehende Wirklichkeit ist.
Dein Wort ist die ewige Realisierung deiner Ein-
heit mit dem Gottlichen. Darin ist es fiir uns Of-
fenbarung heiliger Lebenswirklichkeit, Rabbuni.
So sind wir, wie ich schon sagte, nicht nur in der
Ebene konkreter Lehrworte mit dir verbunden.
Sondern in der Wesensmachtigkeit deines Wor-
tes. Wir horten es, nahmen es auf, und lieBen
uns von ihm zu dir hin verwandeln. Zwischen
deinem Wort und unserem Ohr entstand der Be-
ziehungsstrang deines Mysteriums in uns, das
sich in der Liebe vollendet.”

Mit leichten Handbewegung unterbrach Jesus
dies innige Bekenntnis der Schilerin. Und besta-
tigte: ,Ja, Tafat, wenn ihr in meinem Wort bleibt,
so seid ihr wahrhaft meine Jinger und ihr wer-

27



det die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit
wird euch frei machen. Das sage ich zu euch,
wahrend ich noch bei euch bin. Der Beistand
aber, der Heilige Geist, den der Vater in meinem
Namen senden wird, der wird euch alles lehren
und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt
habe.”

Der Ernst dieser Vorausschau |6ste bei des Meis-
ters Anhangern stumme Nachdenklichkeit aus.
Keiner von ihnen wollte naher auf die Konse-
quenz dieser Worte eingehen. Die Freude Uber
den erfillten, alle befliigelnden Moment groBer
Verbundenheit sollte nicht durch Gedanken an
die Zukunft getriibt werden.

.Tafat”, fragte Kamon, ,worauf kommt es beim
Bleiben in der gottlichen Wirklichkeit des Wor-
tes an?” Sie antwortete: ,Wie unser geliebter
Meister sagte: durch unsere Hinwendung zu ihm
empfangen wir im Heiligen Geist die mystische
Lebenswirklichkeit Gottes. In ihr vollzieht sich

28



unser Sein im Wort; aus ihm erwdchst uns die le-
bendige Erkenntnis der wahren Wahrheit der
Dinge. Damit machen wir den, die religidse Er-
kenntnis beférdernden, Akt der Erfahrung. Und
von innen her kdnnen wir héren und bezeugen,
dass es das Wort ewigen Lebens ist. Wenn wir in
dein Wort eingehen, Rabbuni”, fuhr Tafat, ergrif-
fen fort, ,es betend betrachten und meditieren,
und deinem Geheimnis immer mehr angegli-
chen werden, erfillt uns ein unendliches Meer
der Ruhe. Wir werden eines Friedens teilhaftig,
den nur du zu geben vermagst.”

Zum Abschluss ihrer Rede gekommen, wurde
Tafat, je von Kamon aufgefordert: ,Sprich wei-
ter!”. Nach kurzem Austausch ihres Blickes mit
dem des Meisters erganzte sie: ,Die beste Vor-
bereitung fiir den Vollzug religiésen Tuns be-
steht im Schweigen. Die fruchtbarste Haltung fir
eine geistige Erfahrung des Heiligen Wortes ist
innere Ruhe. Der seelische Genuss von geistig
Empfangenem erfiillt sich in Stille. Gleiches wird

29



durch Gleiches erkannt. Religiose Wesenheit
kann nur vom religiésen Menschen erkannt wer-
den. So besteht der geistige Fortschritt darin,
sich dem Inhalt des Glaubens zeitlebens anzuna-
hern. Unser Meister sprach diese Grundwahrheit
eines voraussetzungsbedingten Glaubens neu-
lich mit den Worten aus: Jeder, der aus der
Wahrheit ist, hort meine Stimme. Unsere Selbst-
bereitung, den Wahrheitsgrund deiner Worte zu
beriihren, Rabbuni, liegt in unserer Bereitschaft,
uns in den schweigenden Abgrund deiner Liebe
fallen zu lassen. In dieser Ruhe liegt unsere Ret-
tung. Stille und Vertrauen verleihen uns Kraft. Es
muss eine Stille in uns sein, wenn des Meisters
Wort uns erreichen soll. Du lehrtest Rabbuni,
uns durch Gebet und Schweigen darauf vorzu-
bereiten. Bevor du uns einludst, dir zu folgen,
und uns all dies schenktest, waren wir in unseren
Sorgen gefangen, zerrlttet, zugeschiittet von
weltlichen Gedanken, und konnten uns des Ewi-
gen nicht gewiss werden; hatten den Pfad zur
Realisierung der wahren Wahrheit verloren.”

30



Nach Beendigung von Tafat's Rede sammelten
sich die Anwesenden in gemeinsamem Schwei-
gen. Vereint mit ihrem Meister, im Sinne des
eben Gehdrten. Und es wahrte. Keiner maB die
Zeit. Als die Jiinger nach und nach aus ihrer Ver-
tiefung herauskamen, war die sie bergende
Waldlichtung im rot-goldenen Licht der Abend-
sonne gehllt. Wie in einem Festgewand. Wiirzi-
ger, belebender Lufthauch streifte aus dem Un-
terholz durch das Gras, auf dem die Gruppe ver-
weilte, ohne dass jemand an Aufbruch dachte.

Da sagte Itamar, ein Bruder Kamon's zu Jesu:
.Meister, bitte sage uns den Hintergrund deiner
vorvergangenen Worte, vor der Menge auf dem
Berg”. Rabbuni hatte inzwischen eine Lilie neben
sich im Gras gepfllckt. Spielerisch lie er sie in
der Hand kreisen. Er roch behutsam daran, legte
sie anschlieBend wie ein Zepter vor sich auf den
Grund und sagte, Itamar nachdenklich betrach-
tend: ,Eine Blume auf den Wiesen des Scharon,
eine Lilie der Taler. Wo ist eigentlich unser klei-

31



ner Ezion?”

Ezion, war ein etwa 12 Jahre alter Junge, der
frih seine Eltern verlor. Er strandete dann bei
Kamon und seiner Frau, die ihn an Kindes statt
annahmen. Seine kindliche Weisheit und Ein-
sichtskraft erstaunten ausnahmslos jeden, der
mit ihm in Kontakt kam. Wo immer moglich,
folgte er mit seinen Pflegeeltern Jesus. Er diente
ihm und der Gemeinschaft mit verschiedenen
Gefalligkeiten und Besorgungen, sodass man
ihn meistens mit einem Korb im Arm antraf. Von
bemerkenswerter geistiger Wachheit nahm er
die Worte des Meisters in sich auf. Wie ein Gar-
ten, sein Leben spendender Quell. Jeder der
Schilerinnen und Schiiler des Rabbuni achtete
ihn wie ihresgleichen.

LHier, lieber Meister”, sagte Ezion hoflich, wah-
rend er sich zwischen Kamon und seiner Frau
hindurchschob. ,Komm Ezion, hab keine Furcht.
Stell dich hier in die Mitte und sei unser Lehrer,

32



wie es vorhin Tafat war”, sagte er, und flgte hin-
zu: ,Du wirst dich doch an meine Worte erin-
nern?” ,Ja, gewiss”, antwortete Ezion. ,Gut, dann
wiederhole sie der Reihe nach und sage uns,
was dein Herz dir dazu eingibt”, bat der Meister.
.Gerne, Rabbuni”, erwiderte das Kind in beste-
chender Natdrlichkeit.

Die Aufmerksamkeit der Versammelten war nun
gespannt auf den Jungen gerichtet. ,Meister”,
begann dieser, ,du sagtest uns als Erstes, wir
sollten auf die Vogel des Himmels sehen”. Wo-
bei er seinen ausgestreckten rechten Arm in ei-
ner Kreisbewegung sacht nach oben fiihrte und
ihm mit ernstem Blick in Richtung des Firma-
ments nachfolgte. ,Was sehe ich, wenn ich zum
Himmel blicke?”, fragte er und gab sich die Ant-
wort: ,Eine groBe Weite, die mir ein Geflhl der
Freiheit schenkt. Ich sehe den Himmel. Seine
Wolken reflektieren die Strahlen der Sonne. Ein
geodffneter Raum. Wo endet er? Hat dies Gewdl-
be Grenzen, die Wolken oder das Licht? Uner-

33



messlich scheint der Himmelsraum, unter dem
wir leben, und unbegrenzt. Er umgibt und
durchdringt uns und doch kénnen wir ihn nicht
fassen, Rabbuni.”

Diesen Satz kaum zu Ende gesprochen, erhob
sich von einem der naherstehenden Baume eine
Taube flatternd in die Hohe. Gebadet in der Glut
des Abendlichtes dhnelte sie mehr einer aufstei-
genden, sprihenden Flamme. Einem geworfe-
nen, glimmenden Scheit, als dem gefliigelten
Boten der Lufte. ,Eine Taube”, entfiel es Kamon.
.Ja, doch keine Spur ihrer Schénheit bleibt”, ant-
wortete Ezion ruhig und erganzte: ,Ein wenig
nur, und die Orte, an denen sie war, werden
nichts mehr von ihr wissen.”

Wie wenn Tafat Ezion prifen wollte, sagte sie:
,und du, Ezion?” ,In jenen Momenten”, sprach
der Knabe, ,da mich kein innerer oder duBerer
Gedanke ablenkt und sich eine Tir im tiefen
Grund meiner Seele 6ffnet, bin ich ganz bei mir.

34



Es ist ein, mir selbst bewusst sein, das wie ein
heiliger Tempel im eignen Lebenshaus erscheint:
klar, zart, unzerstorbar, alles durchdringend, mit-
fihlend, Freude weckend, sanft, still und ohne
Mauern”. Er machte eine kurze Pause und fligte
dann entriickt hinzu: ,In ihm wohnt dein Wort
unermesslicher Weite und Freiheit, Meister! Es
lieB mich erkennen, wer ich wirklich bin und wer
du bist!”

Keiner der Jinger blieb von dem lauteren Zeug-
nis, das aus der Tiefe dieser Kinderseele drang,
unberthrt. Auch Ezion musste sich einen Mo-
ment fassen, ehe er den eigentlichen Faden sei-
ner Rede wieder aufnehmen konnte: ,Von den
Vogeln des Himmels, sagtest du, Rabbuni: dass
sie nicht sden, nicht ernten und keine Vorrédte in
Scheunen sammeln und unser Vater des Him-
mels sie dennoch nahrt. Von einem groBen, al-
lem Lebenden innewohnenden Vertrauen
sprichst du da. Kein Vogel, wenn er seine
Schwingen ausbreitet und sich vom Wind tragen

35



lasst, hat Angst, herabzufallen. Sein Leben ist
getragen von der alles hervorbringenden und
bewahrenden Quelle des Daseins. Sie ist Leben
und Erhalt, der von Gott geschenkten, natirli-
chen Wirklichkeit. Heiliger Einheitsgrund! — aus
dessen Sturz: Gefangenschaft, Zerriittung, Ent-
fremdung und Verlust der Ewigkeitsgewissheit
folgen. Der Pfad der wahren Wahrheit ist verlo-
ren, wie Tafat sagte. Den Vogeln des Himmels
geschieht dies nicht. Naturlicherweise gelassen
empfangen sie, was sie zu ergreifen scheinen.

Allein die Menschen ergreifen, was sie empfan-
gen kdnnten. lhre Speicher wachsen bis zu den
Gipfeln des Hermon, ihre Sorgen enden nicht an
den Grenzen des Firmaments. Da stelltest du
uns die Frage, Rabbuni, ob wir nicht viel mehr
sind als die Vogel. Und beschamtest die Menge
der Menschen, die an ihrem Selbstwert zweifeln,
da sie weder dich noch sich wahrhaft kennen.
Ihrer Unwissenheit entspringt jene Furcht, aus
deren blinder Gegenwehr uns die Ertrdge des

36



Todes erwachsen: die Frichte des Ergreifens
sind. Wie bedauerlich! Ihr Herz ist an die Tau-
schungen der Welt gefesselt. Verschlossen der
Liebe zu dem, was wirklich ist. Doch mich er-
kennen, heiBt dich erkennen, Rabbuni. Dich er-
kennen, heit, den Schatz des Lebens finden:
HeiBt, den wahren Wert und die Wirde des Le-
bens entdecken. Bedeutet: Gewahrwerden, dass
die seelische Grundwirklichkeit unseres Daseins
Licht von deinem Licht, Wahrheit und Geist ist.
Jenseits von Raum und Zeit. In unserem Inners-
ten, tief geborgen, ruht der Keim deiner Wahr-
heit, geliebter Meister. Du lasst ihn als eine Blite
des Lichtes in uns aufsteigen, da du die Sonne
bist, die sie nahrt. In deinem Licht schauen wir
das Licht. Bei dir ist die Quelle des Lebens.”

Ezion wurde bei seinen letzten Aussagen gera-
dezu euphorisch. Seine Gestalt schien sich ver-
andert zu haben. Sie glich jetzt mehr einer der
alten Propheten in Ekstase, als der jenes schlich-
ten Waisenjungen zu Beginn seiner Rede. Alle

37



um ihn herum waren eines Sinnes mit ihm. Ein
Herz und eine Seele. Da sagte der Meister: ,Gut
hast du gesprochen, Ezion, was dein Herz dir
eingab. Bedenkt: Das Tor, das zum Leben fiihrt,
ist eng und der Weg dahin ist schmal und nur
wenige finden ihn. Das Tor ist weit, das ins Ver-
derben fuhrt, und der Weg dahin ist breit, und
viele gehen auf ihn. Geht durch das enge Tor!
Bemiiht euch mit allen Kraften, durch die enge
Pforte zu gelangen; denn viele, sage ich euch,
werden versuchen, hineinzukommen, aber es
wird ihnen nicht gelingen.”

Von diesen Worten Jesu bewegt entgegnete
Tafa: ,Der breite Weg ist der Weg des verkehr-
ten Denkens, der sinnlichen und seelischen Tau-
schungen: der falschen Wiinsche. Der dunklen
Seite und der Selbstsucht. Wie leicht tberlieBen
wir uns den Machten des Bdsen ... Fern der Lie-
be, verloren wir die Gewissheit unserer wahren
Bestimmung und lebten ohne Verheiung! Da
wir vom Ziel nichts wussten, konnten wir den

38



Weg nicht haben!”

.Ja", sagte Itamar, ,doch lass uns Ezion horen”.
Ein Ausdruck der Zustimmung legte sich auf die
Gesichter der Jingerinnen und Jinger. ,Rabbuni
folgerte aus seinem Gleichnis”, setzte der Knabe
also fort, ,dass keiner — trotz der vielen Sorgen,
die er sich macht — sein Leben auch nur ein we-
nig verlangern kann. Du sprachst darin die Ge-
wissheit aus, dass unsere groBte Sorge, der Tod
ist. Schnell verwelken wir! Dem Grase gleich, de-
ren Schonheit wie die Blumen des Feldes ist. Das
Gras verdorrt, die Blume verwelkt, doch das
Wort Gottes bleibt in Ewigkeit. Es zu wahren,
mahnst du: die Quelle des Lebens, die unsterbli-
che Wirkmacht der Liebe und die Allmacht der
Verwandlung. Jede Furcht vor dem Tod ban-
nend, enthebt uns dein heiliges Wort der groB-
ten, und damit aller Sorgen. Denn du hast Worte
des ewigen Lebens, einer immerwahrenden Er-
neuerung. Keiner, der darauf vertraut, wird zu-
schanden. Da horten wir auf, uns Uber die vielen

39



kleinen Sorgen unseres Lebens aufzureiben. Das
Leben in seiner wahren Fiille erkannt, ist dasjeni-
ge, dem alles ihm zur Unterstlitzung Dienende
nattrlicherweise entgegenkommt. Wo dies
Grundvertrauen verloren ist, regieren Sorgen,
Angste, Umstandlichkeit, Liigen, falsche Verhei-
Bungen und das viel zu viel. Sie blenden Herz
und Verstand, |6schen das Feuer der Liebe aus
und verbauen uns den Weg zum geistigen Erwa-
chen. Zur Erkenntnis des gottlichen Lebens in
uns. Deswegen sagtest du, lieber Meister, wir
sollten zuerst das Reich Gottes und seine Ge-
rechtigkeit suchen, weil uns dann alles hinzuge-
fugt wird.

Wir sorgen uns nicht mehr um morgen! Denn
der morgige Tag wird fur sich selbst sorgen.
Durch dich, Rabbuni, wurden wir mit Gott ver-
séhnt und haben zur Ruhe des Herzens gefun-
den.”

Ezion's Abschluss seiner Rede erfreute alle. Denn

40



er hatte aus einer ihnen vertrauten, sie verbin-
denden Kraft ewiger Weisheit gesprochen.

41



III. ein VerheiBenes
Tiefgriindjges

In Jerusalem fand das Tempelweihfest statt. Je-
sus war auf dem heiligen Berg und betrachtete
Uber den Anbruch des Reichs der Liebe und des
Friedens. Er verlieB die Wandelhalle Salomos,
Uberquerte den verschneiten Tempelplatz und
begab sich zur Nische des Lichts. Westlich hinter
dem Tempel verborgen, bot sie einen eindrucks-
vollen Ausblick ber Stadt und Land. Im Voraus
wissend, jemanden anzutreffen, der hoffte, ihn
dort zu begegnen, betrat er die Wélbung. Auf
einer Bank, an ihrer Rickwand, saB Schemaja.
Seine ganze Aufmerksamkeit war auf den Eintre-
tenden gerichtet. Rabbuni blickte ihn freundlich
an und setzte sich zu ihm.

Der Meister schien fern, sein Geist in sich ge-
sammelt. Seine Augen waren geschlossen. Er
betete. Ein inniges, schweigendes Gebet des
Herzens, auf jenen einen hin, den er ,Abba-Va-

42



ter” nannte. Dem er sich ganz hingab. Mit dem
er eins war. ,Abba-Vater”: Jedes Wesen in der
Liebe, muss geduldig abwarten, bis seine Zeit zu
blihen gekommen ist.

Eine befreiende Stimmung ging von ihm aus.
Seine vermeintliche Abwesenheit transportierte
hochste Aufmerksamkeit. Schemaja fihlte sich
wundersam gestarkt. Fand sich in geistigem
Band mit dem Meister geeint. Splrte die von
ihm vermittelte, wahre, segensreiche Wirklich-
keit des Absoluten. Er schwieg in tiefer Bewuss-
theit. Eine Ruhe war eingekehrt, in der selbst der
Larm des lauten Tempelgewesens seine storen-
de Macht verlor. Gott, der Meister, und sein Jin-
ger waren jetzt eins.

Als Jesus aufsah, richtete er seine Augen auf
Schemaja. Dieser war in voller Prasenz, dem
Meister zugewandt, an seiner Geistesmacht teil-
habend. Wahrend er den Schiler anschaute,
entschllsselte er sein Wesen wie Zeichen einer

43



Schriftrolle. Auf kristallklaren Linien verwirklich-
ter Gottesfurcht, Selbstlosigkeit, Weisheit und
Barmherzigkeit, sah er die Lettern von Frieden,
Sorglosigkeit und Frohsinn geschrieben, mit der
Feder des Glaubens. Er war die Tir, durch die er
jetzt eintreten durfte. Und er wusste, dass er von
den Saulen der Liebe und der Hoffnung gehal-
ten wurde. Diese drei waren das Leben, aus dem
sich Leben erneuerte: Glaube, Liebe, Hoffnung.
Rabbuni lachelte und sagte zu Schemaja: ,Also
wieder im Verborgenen.”

Dazu muss man wissen, dass Schemaja — ein
Jesu nahestehender Schiiler — die Angewohn-
heit hatte, diesen immer nur allein heimlich zu
treffen. Er war Mitte 20 Jahre alt und Sohn des
obersten Tempelbaumeisters. Seine Familie ge-
horte zu den angesehensten und reichsten der
Stadt. So wurde an der Ausbildung des Zdglings,
der einst die Position des Vaters bernehmen
sollte, nicht gespart. Nach den Ublichen Grund-
studien bei herausragenden Lehrern in Athen

44



durfte er fur einige Zeit nach Alexandrien. Dort
erwies er sich als begabter Schiiler des gelehr-
ten Philon.

Mit einem kurzen Nicken des Kopfes erwiderte
Schemaja die freundliche Geste des Meisters.
Mit den Worten: ,Fur dich, Rabbuni, zum Tem-
pelweihfest” zog er einen beschriebenen Zettel
aus seinem Gewand. Am Blick des Meisters
spurte er, dass dieser zum Horen bereit war. Da
begann er zu lesen: ,Als das Verlangen nach
dem wahren geistigen Licht in meinem Herzen
erwachte, wurde ich dem Tempel gleich, zur Zeit
seines Weihefestes. Bereit, dass Gott einziehe in
den innersten Bereich meines Hauses. Es war ein
Lichtfest! Noch strahlte das Licht nicht in mir, es
glimmte! — schwelte in zerbrechlichem GefdB.
Flackerte zur Winterzeit. Denn immer umgibt
Winter den, in den Gott einzieht. Winter, der un-
beherrschten Krafte unserer elementaren Natur;
Konfusionen unserer Seele. Kalte, der manipulie-
renden Machte dieser Welt, die sich dem Gott-

45



sucher entgegenstellen. Ablenkungen, die zur
Erstarrung fihren. Ldhmung, die auch mich be-
fiel. Winter ist es zur Erléschung der ewigen
Wahrheit in deinem Ruf. Tod der Schénheit, die
aus der geistigen Liebe deiner Wirklichkeit flieRt!
Im Streben nach Erflillung meiner selbstsiichti-
gen Ziele griff die Kélte auch den Odem meines
Lebens an, bis du kamst. Mein offenes Herz, er-
neuerte sich zu einem Sein auf Hoffnung hin,
dass sich dein Weg in mir vollende. Dein Licht
entfachte die Fackel meines Erwahltseins im
Schattenspiel der mich umgebenden Welt und
ihrer Irrtimer. Und je starker dein Licht in mir
zunahm, desto mehr wurde ich der Kalte um
mich gewahr. Und ich spurte: Es ist Winter, auch
auf diesem Berg des Tempels! Winter umgibt
diesen heiligen Ort. Kalte liegt wie ein Schleier
auf dem sakralen Geflige unseres verblassenden
Aons. Doch das Licht auf deinem Angesicht,
ward mir Spiegel der Einheit jeglicher Dinge. Ich
erkannte, dass dein Weg kein einsamer Wandel
in der Halle Salomos ist. Er geht uns allen voran.

46



Im Geleit jenes heiligen Hauches, der die Spur
des Erwachens tragt: erkannt durch jene, die er
erkannte. Zeichen, dir zur Weihe: dich bestati-
gend als einen Boten des Fruhlings. Du siehst
Frihling, du verstehst Frihling, du schmeckst
Frihling und du verkiindest Frihling; strahlst
Frihling aus, erscheinst wie Frihling. Nicht
siehst du Winter, verstehst du Winter, schmeckst
du Winter; redest nicht Winter, strahlst Winter
nicht aus, bist kein Bote der Winterzeit.”

.Ja", sagte Jesus, ,ich bin das Licht des Lebens.
Wer mir nachfolgt, wird nicht im Finstern um-
hergehen, sondern wird das Licht des Lebens
haben” und weiter, ,du hast die Gottesliebe in
deinem Herzen verwirklicht, und bist nicht fern
dem Reich der Himmel. Gott segne dich,
Schemaja.”

Bedachtig faltete der Jinger seinen Zettel und

barg ihn wieder hinter den leinenen Guirtel sei-
nes Gewandes. Dann lieB er die Worte des

47



Meisters still in sich nachwirken. Auch Jesus
schwieg. Nach einer ldangeren Zeit sagte er zu
Schemaja: ,Vor Wochen, wahrend meiner vor-
vergangenen Worte zu der Menge auf dem
Berg, warst auch du zugegen. Du gabst dir
Miihe, nicht aufzufallen, konntest mir aber nicht
verborgen bleiben.”

.Ja", erwiderte dieser, ,ich trat hinzu, als du tUber
die Lilien des Feldes sprachst. Seitdem machte
ich mir Gedanken dartber, welche Art der Be-
trachtung du meintest — mit der wir von den
Blumen lernen sollten. Und wieso sie herrlicher
sein sollten als Salomos Pracht und alles Weite-
re. SchlieBlich meinte ich, zu erkennen, dass
diese Bilder zusammenfassen, was ich mir in
Jahren des philosophischen Studiums zu erwer-
ben suchte.”

LWillst du mir von der Weisheit, die die Weisen

dich lehrten, erzéhlen?”, fragte Jesus. ,Toricht,
lieber Rabbuni, alles Wissen, dem die Gotteser-

48



kenntnis fehlt. Ist sie doch der Schlissel zum
wirklichen Verstehen. Ohne sie hatten wir das
Bauwerk der Welt vor Augen, ohne den wahr-
haften Seienden, den Urheber zu erkennen”, be-
gann der Aufgeforderte und bekréftigte: ,Beim
Anblick der Werke erkennen wir den Meister.
Von der GroBe und Schonheit des Geschaffenen
lasst sich auf ihren Schopfer schlieBen. Aufgrund
des Glaubens erkennen wir, dass die Welt durch
Gottes Wort erschaffen wurde. Und dass das
Sichtbare nicht als Zufall in Erscheinung trat.
Durch sein Wort entstanden seine Werke, und
seine Herrlichkeit, die sie erfiillen, ist ein Aus-
fluss seiner Liebe. Seine machtvolle Weisheit hat
er fest gegriindet. Er ist der Einzige von Ewigkeit
her. Alle seine Werke sind vortrefflich, doch se-
hen wir nur einen Funken, ein Spiegelbild.”

Dies Bekenntnis theologischen Glaubens gab
der Philosophenschiiler mit einer Absicht, die er
auch sogleich offenlegte, indem er anfiigte:
.Dies, lieber Rabbuni, ist die Grundwahrheit dei-

49



ner vorvergangenen Worte zu der Menge auf
dem Berg, ist der Erkenntnisgrund zum Erfassen
ihres Inhalts. Der Schlissel zum Eintritt in die
Schatzkammer des wahren Wissens. Genauer
gesagt ist er die Methode der Betrachtung. Die
Art des Schauens, die den Inhalt des Erkennens
mitbestimmt. Aus dieser Gewissheit der mysti-
schen Schopfungsmacht Gottes, hieBest du uns
den Blick auf die schlichte Schonheit einer Blu-
me richten. Vordertest uns auf, betrachtend zu
lernen. Du priesest sie als von der Herrlichkeit
Gottes erfllltes Offenbarungsgeschehen. Und
verwiest auf die groBe Abstandigkeit von
Salomos Pracht zu ihr.

Der Lilien Wirklichkeit ist Pfad zur Erfassung der
wahren Schonheit dieser Welt. Nicht jeder ver-
mag ihn zu gehen: Da ist etwa einer, der die Ein-
sicht in eine hohere geistige Wirklichkeit nicht
hat oder sich ihr verweigert — ohne Sinn flr das
Heilige, der heiligen Lehre unkundig. Nur auf
das Diesseits bedacht, bleibt ihm der Sinn des

50



Lebens unzugénglich. Ohne Bereitschaft fiir die
Wirklichkeit geistiger Erkenntnisse bleibt er der
Lehre der Weisen unkundig, der Botschaft ech-
ter Schonheit unzuganglich. Ihm bleibt nur die
Erde, als Erde zu nehmen, und hat er die Erde als
Erde genommen, so denkt er Erde, denkt an die
Erde, denkt Uber die Erde, denkt: ,Mein ist die
Erde’, und fangt an, sich ihrer zu bemachtigen,
sie auszubeuten, ihres heiligen Sinns zu entlee-
ren, sie und sich selbst zu zerstéren: und war-
um? Weil er sie nicht kennt, wie er sich selbst
nicht kennt, da er Gott nicht kennt.”

Wahrend seiner letzten Worte schaute Shemaja
zu Jesus. Dieser verharrte aufmerksam horend
an seinem Platz. Sein Blick verlor sich dabei aus
der Nische heraus lber den Rand des Tempel-
berges, den Dachern Jerusalems und den Zinnen
der Stadt zum westlichen Horizont. Die Sonne
stand tief, war im Begriff unterzugehen und
tauchte alles in ein zartes, rotviolettes Licht.

51



SchlieBlich fragte Rabbuni: ,Was lehrte dich dein
Lehrer in Alexandrien, Shemaja?” Nach kurzem
Bedenken antwortete der Jinger: ,Seine wich-
tigste Forderung war: ,Schaue geistig! Schau ge-
nau hin! Und verstehe, wie die Welt und du
selbst und alles, was dich umgibt, aus einem
Grund hervorgeht. Betrachte, indem du dein Er-
kennen von der Vielheit der Form abstrahierst
und in ihr etwas Allumfassendes schaust. So er-
fasst und vergegenwartigst du etwas, das der
Absicht nach dem Fluss des Geschehens entzo-
gen, gleichsam zeitlos, gegenwartig und giltig
ist. Das Betrachten der Lilie in dieser Bewusst-
seinshaltung ist geistiges Schauen der Dinge
von ihrem Ursprung her. Es ist das Zusammen-
sehen der Form mit dem Quellgrund ihres Aus-
gangs, ist lebendiges Symbol von Gottes schop-
ferischer Erweckungsmacht. Es ist Spiegelung
des Ganzen im Fragment, ist Verkiinderin des
Urgeheimnisses unseres eigenen Ursprungs. Je-
des der einzelnen in deinem Satz benannten
Dinge, Rabbuni: Betrachtung, Lilie, Feld, Wachs-

52



tum, Herrlichkeit, sind in ihrem Zusammenspiel
mit den Wirklichkeiten von Raum, Zeit und
Wirkkraft komplexe Uber sich selbst hinauswei-
sende Zeichen eines gemeinsamen Einheits-
grundes. Ihm entstammen sie und bilden darin
ihre geheimnisvolle Einheit in Abhangigkeit. Mit
deinem Hinweis auf die Abstandigkeit von
Salomos Pracht dazu wolltest du uns sagen,
dass das vom Menschen Erzeugte immer nur
mittelbar erzeugt sein kann. Im besten Fall leitet
es sich von der Schopfungsharmonie ab, ver-
wirklicht durch den fir das geistige Erkennen,
fur die Schau der Urharmonien empfanglichen
Menschen. Der erhalt darin die Gabe, Gott in
schopferischem Ausdruck nachzuahmen. Miss-
achtung dieser Wahrheit fihrt zu einer, die Zer-
stérung nach sich ziehenden Entfremdung.”

Shemaja unterbrach seine Rede. Blutrotes Licht
drang in die Nische und begann, sie auszufillen.
Sie schien von innen her zu glihen. Der westli-
che Horizont glich einem wallenden Flammen-

53



meer, das Himmel, Erde, Stadt und Tempel auf-
zulecken drohte.

.Vergiss nicht die Lehre deines Lehrers”, sagte
Rabbuni lachelnd . ,Ja", versprach Shemaja und
erinnerte sich: ,Einmal richtete Philo folgende
Worte an mich: ,Mein Kind, ich bitte dich, schau
dir den Himmel und die Erde an; sieh alles, was
es da gibt, und erkenne: Gott hat das aus dem
Nichts erschaffen und aus diesem Mysterium
ging auch der Mensch hervor'. Da fragte ich ihn,
wie das tiefer zu verstehen sei. Er antwortete:
Alle Weisheit ist von Gott, dem Geheimnis des
Ursprungs, und sie ist ewig bei ihm. Seine Weis-
heit ist vor allen Dingen. Das Wort Gottes, des
Allerh&chsten, ist der Brunnen der Weisheit, und
das ewige Gebot ist ihre Quelle’. Da wollte ich
etwas Uber die Urformen wissen. Er sagte: ,Die
geometrischen und mathematischen Formeln
sind die nicht dinggebunden Vorausbilder, des-
sen was physische Gestalt wurde’. Und fligte
noch hinzu: ,Poetisch gesprochen sind sie Mus-

54



ter oder wenn du so willst Ornamente, die selbst
wieder nur Symbole eines in ihnen Verborgenen
sind. Und Gott ist die Schatzkammer aller Mus-
ter. Er hat alles nach Zahl, MaB und Gewicht ge-
schaffen. Der Tempel von Jerusalem, fiir den du
bald mitverantwortlich sein wirst', hob er hervor:
.wurde nach heiliger Ordnung, auf Geheil3 des
wahren Gottes, gebaut’. Darliber hinaus wollte
er mit mir nicht ..."

Abrupt verstummte Shemaja. Die Gegenwart der
gottlichen Kraft Jesu lieB ihn spiren, dass das
tiefste Geheimnis nicht in Gedanken, nicht in
Worte zu fassen war. Doch, pl6tzlich, als Jesus
ihn ansah - ein kurzer Moment nur, der die
Ewigkeit zu beinhalten schien -, offenbarte sich
ihm in der Tiefe seines Herzens die Wirklichkeit
der Wahrheit, in vollkommenster Klarheit. Ein
erschiutternder Augenblick! Trédnen rannen aus
den Augen des Erwachten und er betete: ,O
Gott meiner Vater und Herr aller Gute, der du
alle Dinge durch dein Wort gemacht und den

55



Menschen durch deine Weisheit bereitet hast,
dass er die ihm anvertraute Welt pflegen und
beschirmen sollte, sei gepriesen.”

Ruhig erhob sich Jesus und verlieB die Nische.
Shemaja merkte, dass die Zeit des Abschieds
gekommen war. Er fasste sich, stand ebenfalls
auf und folgte seinem Meister nach draufen.
Mit kurzer, schweigender Geste lud Rabbuni
ihn ein, gen Westen zu blicken. Und er tat es:
Der Sonnenball war hinter dem Meer versunken.
Eine letzte Spur seines Glutstreifens kiindete
Dunkelheit. Nacht stieg auf.

Einen Augenblick noch verharrte Jesus, segnete

still seinen Jinger -, dann war er fort. Shemaja
aber hatte alles begriffen.

56



GEWAHREN

57






Darwerdung
Was umfasst 8B 6ffnet 88 im Lassen S8 ein Hoheres

Kot mepl évéuuatog Ti uepLUVATE;
KOTop&BeTE TO Kpiva TOO &ypod TG
augavouatv:
oV KoTwaov oudé viBouaoty:

Aéyw &¢ Uplv 6TL 0Ude ToAhouwv év Ttaon T
50&N autoD TEPLEPAAETO WG EV TOUTWV.

I. Was umfasst
Gegebenes

Kal mepl évdujatog Tl PEPLUVATE;
Und wegen Kleidung, warum sorgt ihr?

Bildlich gesprochen verdunkeln die Sorgen des
Alltags das geistige Licht des Wortes Gottes im
Menschen. Die Geschéftigkeit der Welt, der Be-
trug des Reichtums, die Begierde nach tausend
Dingen und die Sucht nach Vergniigungen

59



Uberschatten es. Die an der Oberflache des Da-
Seins gefesselte Aufmerksamkeit ist den Dornen
von Zorn, Eifersucht, Beklemmung und Schre-
cken, Todesangst, Zank und Streit ausgesetzt.
Noch auf dem Bett zur Ruhezeit verwirrt der
nachtliche Schlaf den Geist. Im Meer der Ablen-
kungen erlischt die Fahigkeit zur Erfahrung des
Seins im Da. An die Stelle des Lebens tritt der
Kampf ums Uberleben und die endlose Jagd
nach Betaubung und Sublimation. In den mit-
verursachten Kimmernissen des Lebens mag
das Wort Gottes zwar empfangen, aber nur
schwerlich bewahrt werden.

Jede Sorge hat ihr Gewand. Es hat Schnire und
SchlieBen. Ihr Label ziert Kleidungsstiicke bun-
tester Anschauungen und Uberzeugungen, Wis-
sensmachte oder Herrschsucht des Wollens. Es
etikettiert Aufmachungen des Fabrizierens oder
Strategierens. Des Stapelns, Raffens, Erfassens,
Schiebens, Vermessens und Verriickens ... — und
ist darin Weberzeugnis zur Tarnung der in sich

60



selbst verschniirten Ziellosigkeit. Gefesselt an al-
lem, was sie nicht selbst ist, bleibt das wahre
Sein der Seele, ihr Leben, das zu werden ihr be-
stimmt ist, ungeborgener Juwel im Acker. War-
um?

Der Mensch ist nicht sein Gewand, ist nicht sein
Kleid. Wer ist er? Wo alle Hillen fallen, offenbart
sich, was wirklich ist. In der Nacktheit des Nichts
wird die wahre Gestalt sichtbar: das Leben
selbst. Das Selbst tragt das Leben. Das Wort
Gottes tragt das Selbst. Er ist das lichte Da im
Sein des Menschen und aller Dinge. Denn durch
das Wort Gottes entstanden seine Werke und
stehen geordnet da.

Gott hat uns nicht nur aus dem Nichts erschaf-

fen, sondern uns durch die Gnade des Wortes
ein gottgleiches Leben verliehen.

61



II. 6ffnet
Erkennendes

KoTopdBete T& Kpiva To0 dypol TG
au€avouatyv:
Beobachtet die Lilien des Feldes, wie sie
wachsen!

Das Erkennen eines Dinges in seiner Wirklichkeit
hangt von der Art des Sehens ab. Fir die ver-
schlossene Tiir zur Schatzkammer klarer Gewiss-
heit gibt es nur einen Schlissel: Finde ihn! Ist die
Sehkraft des Auges gemindert, ist die Wahrneh-
mung des Objektes verhindert. Verzerrungen
stellen sich ein: Urteile, Begriffe, Bilder, Kategori-
en und ,das-ist-so’ entlarven den Kerker
menschlicher List, nicht aber das, was ist. Sein
Wissensriegel, der lexikalischen Erklarbarkeit al-
ler Dinge, macht ihn zur Todeszelle fir das Le-
ben, das aus Leben kommt. Wie vor einem Un-
heilsboten versenken sich die Darwerdungen al-
les Gestalteten, in der abgriindigen Tiefe ihres

62



Geheimnisses, vor dem, der spricht: ,Ich weiB".
Nackt in der Finsternis scheint Ahnung auf.

Vorurteilsfreies Verstehen erschlieBt sich einem
anhaltend meditativen Sehen. Einem Beobach-
ten, in Achtung vor dem Sinnbild des Nichter-
kannten. In erlangter Gewissheit des gemeinsa-
men Grundes vermag ich zu empfangen, zu ver-
stehen: Alles ist Mysterium des Aufscheinens.
Als verborgenes-offenes, tritt es mir entgegen.
Beharrliches Beobachten, ist der Pfad zur be-
harrlichen Beobachtung: kein Griibeln, kein Den-
ken, sondern versenkende Schau. Lassen, fuhrt
zum Erfassen.

Wer in der Dunkelheit seiner Sorgen das ber-
gende Licht vergaB, vermag durch Héren seiner
Worte zum heilenden Verstandnis zurlckfinden.
Kann wieder sehen lernen, was wirklich ist. Der
padagogische Rat Jesu: Blicke in meditativer
Schau auf eine Blume des Feldes. Du wirst zu-
rtckfinden. Es wird dich heilen.

63



Da ist Lilie, Sinnbild alles Gewordenen und Spie-
gel des Kosmos in seiner gestaltenden Ord-
nungsmacht: Symmetrie und Harmonie, Maf
und Zahl, Formgestalt in Raum und Zeit. Im Pha-
nomen vollendeter Ruhe steigt die Bliite aus
dem Feld der von Gottes Schépfungsmacht be-
wegten Materie auf: tritt heraus. Sie lebt und be-
wegt sich. Sie wachst im Sein der Einheit mit al-
lem, als Lehrstoff puren Vertrauens. Nichts
sonst.

64



III. im Lassen
Ruhendes

OV KOTILWGOLV 0UdE vriBouaoty
Nicht mihen sie und nicht spinnen sie.

Einst kam Jesus in ein Dorf, wo ihn eine Frau na-
mens Marta in ihr Haus lud. Da war sie ganz in
Anspruch genommen, fiir ihn zu sorgen. Wah-
renddessen setzte sich ihre Schwester Maria zu
FiBen des Rabbuni und lauschte seinen Worten.
Marta, der das nicht gefiel, sagte zum Meister:
.Kimmert es dich nicht, dass meine Schwester
die ganze Arbeit mir allein Uberldsst? Sag ihr
doch, sie soll mir helfen!” Doch Jesus antworte-
te: ,Marta, Marta, du machst dir viele Sorgen
und Muhen. Aber nur eines ist notwendig. Maria
hat das Bessere gewahlt, das soll ihr nicht ge-
nommen werden.”

Der Handlungsweise Marias liegt die auf das
Wort Gottes gerichtete religiose Beschauung

65



des Geistes zugrunde. Ihr wird vor der Geschaf-
tigkeit Vorzug gegeben. Denn Maria hat das
Verlangen nach Weisheit beseelt! Dies ist die
wichtigere, die vollkommenere Beschaftigung
fur den religiosen Menschen. Nicht sollen die
Sorgen — Muhen und Spinnen — die Betrach-
tung des himmlischen Wortes behindern. Noch
jene herabgesetzt werden, welche sich dem Stu-
dium der heiligen Weisheit hingeben. Maria hat
sich nicht nur den besseren, sondern auch den
bleibenden Teil erwahlt. Der namlich ist wahr-
haft weise, dessen Geist in Christus ruht und
dessen Auge zum Hoéheren emporblickt.

Auf einer einfachen Ebene sind die Lilien des
Feldes eine Allegorie dieser Wahrheit. In ihrem
gewirkten Daseinsstand ruhen sie als lebendige
Hervorbringung der weisheitlichen Schoépfungs-
macht. Existieren in wesensreiner Verfligbarkeit
des ewigen Wortes. Im Nicht-zugreifen-kénnen
auf etwas, was sie nicht selbst sind, spiegeln sie
Gelassensein im Ausdruck vollendeter Ruhe. Thr

66



Hin-gegeben-sein weist auf Teilhabe an der
Kontemplation Gottes. In natirlicher Schénheit,
genahrt, erhalten und getragen durch seine ge-
heimnisvolle Ruhe des siebenten Tages, sind
auch sie ganz ruhig in sich.

67



IV. ein Hoheres
Schauendes

Aéyw &€ Vv 6TL 0UdE ToAopwv év Ttédon
Ich sage euch: Auch nicht Salomo in all
TR 66&N awtod eplePAAETO WG Ev TOUTWV
seiner Pracht hat sich angezogen wie eine
von diesen.

Salomo hatte zwdlf Statthalter fir ganz Israel,
die den Konig und sein Haus versorgten. Er war
Herrscher Uber alle Reiche, vom Euphrat bis zum
Land der Philister und bis an die Grenze Agyp-
tens. Sie alle entrichteten Abgaben. Salomo be-
saB viertausend Stallplatze flr seine Wagenpfer-
de und zwdlftausend Mann als Besatzung fir die
Wagen. Dazu gab Gott Salomo Weisheit und
Einsicht in hohem MalB und Weite des Herzens,
wie Sand am Strand des Meeres.

30000 fronpflichtige Leute lieB der Konig aus
ganz Israel ausheben. Ferner hatte er 70000

68



Lasttrager und 80000 Steinhauer im Gebirge.
Und als Heilsopfer fir den Herrn liel er zwei-
undzwanzigtausend Rinder und hundertzwan-
zigtausend Schafe schlachten. Auch eine Flotte
lieB Salomo bauen, und seine Leute fuhren nach
Ofir, holten von dort vierhundertzwanzig Talente
Gold und brachten es ihm.

Die Konigin von Saba gab dem Koénig hundert-
zwanzig Talente Gold, dazu eine sehr groBe
Menge Balsam und Edelsteine. Das Gewicht des
Goldes, das jahrlich bei Salomo einging, betrug
sechshundertsechsundsechzig Goldtalente.
Zweihundert Schilde aus gehdmmertem Gold
lieB er herstellen; sechshundert Goldschekel ver-
wandte er fiir jeden Schild. Die Schilde dienten
als Prunkstlcke bei feierlichen Auftritten. Die
TrinkgefdBe des Kénigs waren aus Gold; ebenso
waren alle Gerdte seines Palastes aus bestem
Gold. Silber galt in den Tagen Salomos als wert-
los. So Ubertraf er alle Kdnige der Erde an Reich-
tum und Weisheit. Neben der Tochter des Pha-

69



raos liebte er noch viele andere auslandische
Frauen: Moabiterinnen, Ammoniterinnen, Edo-
miterinnen, Sidonierinnen, Hetiterinnen ...

Dies, und noch viel mehr waren Salomos Ge-
wand. Es war so eindrucksvoll, dass Jesus dafur
den Begriff der Doxa/Pracht wahlte: ein zentra-
les Wort, der Bibel. Es bezeichnet hauptséchlich
Gottes Hoheit, Majestat und den Uberirdischen
Lichtglanz, der von seiner Nahe ausgeht. Diese
Hoheit ist zugleich Wesensmerkmal des Reiches
Gottes und der ewigen, unvergdnglichen Got-
teswelt im Unterschied zu unserer irdischen, ver-
weslichen und verganglichen Welt. Wo Gott
selbst erscheint und sich offenbart, da wird auch
seine Herrlichkeit, die Doxa offenbar. Dieser
Kontext bringt die fast Uberirdische GroBe Salo-
mos zum Ausdruck. Trotz alledem: Nach den
Worten Jesu kann diese gesamte gottdhnliche
Pracht — die Doxa - Salomos, nicht dem Ver-
gleich mit einer schlichten Blume auf dem Felde
standhalten. Noch mehr: Die Lilie Gbertrifft sie.

70



Die Lilie ist in ihrem gegebenen Selbststand eine
unmittelbar aus dem Daseinsgrund inspirierte
Verwirklichung. Sie existiert in uneinholbarer
Authentizitat, unverfélscht als das, was sie ist. In
ihrer Einfachheit potenziert sich spiegelbildlich
die Fille des gesamten Kosmos in purer Pra-
senz. Ist Offenbarung des gottlichen Grundes
der Welt in einem kleinsten Teil, dessen Herr-
lichkeit durch die Herrlichkeit der Natur hin-
durchscheint. Diese Doxa der Natur ist nicht lee-
re, sondern erfiillte Schonheit.

Mit dem Menschen tritt Entfremdung in die
Welt. Entfremdung von Gott, seiner Schépfung
und sich selbst gegentiber. Sie ist Frucht verlore-
ner seelischer Integritdt mit dem Heiligen. Ein
Bruch, den das Alte Testament im Bild des verlo-
renen Paradieses zu fassen sucht. Das Entfrem-
dete umkleidet sich mit Falschheit. Mit dem, was
nicht wirklich ist, weil es nicht bleibt. Das ist
Grund fir die Bestandslosigkeit jeglichen
menschlichen Strebens, Aneignens und Besitz-

71



denkens. Denn egal ob Bildungssysteme, Throne
und Reiche, Megacities, Tempel, Schétze, Paten-
te und Rechte, Waffentechnik, KI oder erbliche
Dynastien — selbst, wenn sie Lander nach ihren
Namen benannten: Alles kehrt zuriick zum
Staub der Erde.

Auch die Blume verwelkt, aber rein geblieben in
dem, was sie ist: im Gleichstand ungebrochener
Integritat mit ihrem Schopfer. Darin ist sie dem
Wort Gottes liebenswert nahe, von dem es heif3t:
Das Wort Gottes bleibt in Ewigkeit. Vielleicht
liegt darin das Geheimnis, dass Gott Mose an-
wies, fir den Kopfschmuck des Hohepriesters
eine Blume aus reinem Gold zu machen und sie-
gelgleich darein zu gravieren: dem Herrn heilig.

72



	Jürgen Knobel
	Über die Lilien des Feldes
	Jürgen Knobel

	Über die Lilien des Feldes

