
Jürgen Knobel

Über die Lilien des Feldes



Jürgen Knobel ist 1962 in Meersburg am Bodensee geboren. 
Dem Studium an der Bodensee-Kunstschule in Konstanz und 
der UdK in Berlin folgten Jahre  künstlerischen Wirkens. 1994 
Studium  der  Theologie  mit  anschließender  Priesterweihe. 
Lebt seit  2014 als christlicher Eremit in Brandenburg. 

2



Jürgen Knobel

Über die Lilien des Feldes

  

3



Impressum

Text:              © 2025 Copyright by Jürgen Knobel
Umschlag:     © 2025 Copyright by Jürgen Knobel

Verantwortlich für den Inhalt: 
                      Jürgen Knobel
                      Am Wutzsee 14
                      16835 Lindow (Mark)

Sonderdruck des Autors

Textauszug der Seiten 7-72 aus seinem Buch:
                       Auftakt des Nichts
                       ISBN 978-3-8190-2667-6

S. 16-17, Vorgerücktes Jahr, Werner Kallen©

Druck: epubli – ein Service der Neopubli GmbH, Berlin 

4



INHALT

              

Vorwerk
7 

             
Betrachtung

13 
     

Gewahren 
57 

 

5



6



VORWERK

7



8



Raumwechsel
Über Hinausweisendes

Wie viel Sorge kennt das Leben? 
 Vorausdenken  ohne  einen  Standplatz  derꟷ  

Gewissheit ...
   Zurückliegendes ohne Deutung …ꟷ  

… hemmen den Weg zum Wahrheitsgrund des 
Bewusstseins. 

Täuschung verschleiert den Zugang zur 
Erfahrung des Wirklichen: verdüstert die 
Orientierung zum Pfad der Freiheit. Ge-
fangen  an  sich  selbst,  ist  der  Mensch 
sich dennoch unerkannt, ist ein Fremder 
im eigenen Lebenshaus. Ist Spielball ver-
borgener  Kräfte,  als  Gabe  der  Todes-
mächte.

Sinnloser Lauf im Irrgarten der Begehr-
lichkeiten, ein Treiben im Meer endloser 
Stimulanzen.  Die Fahrt  im lecken Boot, 

9



macht des Ruderers Mühe nutzlos.  Der 
Abgrund  wartet:  kein  erreichbares  Ziel 
am Horizont!

Sorge um das, was man nicht verlieren will, ver-
liert  alles.  Sorge um das,  was man haben will, 
wird es nie erlangen.

Sorglos, der innerste Bereich des Bewusstseins. 
Als  Pforte  der  Erkenntnis  des  eigenen  wahren 
Wesens öffnet er sich durch  Hinwendung der 
Seele  zum  göttlichen  Licht  des  Logos.  Stetig 
strebt sie in ihrem Wachstum aus dem Schatten 
ihrer Unwissenheit heraus. In Überwindung der 
Widerstände, im Ringen mit sich selbst um das 
Bessere, bereitet sie sich zur Einigung mit dem 
Höchsten vor. Durch Fortschritte, die sie erreicht, 
schreitet  sie schließlich zur Höhe des Urgöttli-
chen in heiligem Stufengang empor: Da  erfährt 
sie, dass sein Mysterium die Quelle der Wirklich-
keit ist, die alles trägt. 

10



Unbeschränkt
Spüren des Wahren

Es scheint nun spürbar zu sein: annähernd. 

Zum einen: Dass sich im geistigen Bereich unse-
res Lebens ewig Gültiges wahrnehmen lässt. 

Zum anderen: Dass hinter allem das konstante 
Wirken einer alles hervorbringenden, tragenden 
und verbindenden Wirklichkeit, wie hinter einem 
Schleier verborgen, liegt. Sie ist immer da. Durch 
Fixierung auf die Außenseite der Dinge wird sie 
von den meisten Menschen nur selten oder gar 
nicht bemerkt oder geleugnet. 

Horch in die große Stille und knie anbetend nie-
der! Teile einen Apfel und schau sein innerstes 
Geheimnis! Folge dem Rat des Meisters ewiger 
Weisheit: Lerne von den Blumen des Feldes.

11



12



BETRACHTUNG

13



14



Jederzeitig
Natur stirbt

Friede verdirbt
Krieg zermürbt

Krankheit verwirrt

Es war einmal eine Zeit, in der unzählige Sorgen 
die  Herzen  der  Menschen  verletzten.  Darüber 
das Wissen der Weisheit schwand. Freude zer-
rann.  Die Verwirklichung eines glücklichen Le-
bens nur wenigen gelang.  Die Masse in  Betäu-
bung versank:

Angstvolle,  in  Regeln  Gefangene,  sedimentier-
ten.  Von eigensüchtigem Freiheitsdrang verirr-
ten Horden war der Sinn dahin. Schwärme, gier 
geleiteter  Egoisten,  fraßen  das  Land.  Die  sich 
von Hass  und Verblendung einnehmen ließen, 
verzückte  der  Tod.  Wer  Feindbilder  kultivierte, 
trug den Untergang in sich. Es war eine Ära je-
ner, die alles infrage stellten, und jener, die kei-
ne Fragen mehr hatten. Spaßversessen, inmitten 
des Niedergangs die  einen,  selbstbezogen lei-

15



dend  die  anderen.  Unzufrieden  inmitten  des 
Reichtums oder qualvoll verdrießend an der Fül-
le der Möglichkeiten, alle. Krieg jedes gegen je-
den. Orientierungslosigkeit. Verdüsterung. 

Und die Liebe? Herbst lag in der Luft, wie es ein 
Lyriker jener Tage umschrieb:

Vorgerücktes Jahr

schon
ziehen die kraniche
davon

eine krähe
fliegt vorüber
mit heiserem schrei

der himmel
verhängt 
sein blau 

16



die bäume fest,
in farbe die blätter −

bald werden sie fallen

Doch unter dem Schleier des Schattens:  Reste 
der Erinnerung an verheißenes ... 

17



Wahrwerdung
Was bestand ꕥ darstellt ꕥ ein Verheißenes

I. Was bestand
Vordergründiges

Jesus war mit  seinen Anhängern im sommerli-
chen Galiläa unterwegs, das Reich der Liebe und 
des Friedens verkündend. Als er die vielen Men-
schen sah, die zu ihm strömten, stieg er auf ei-
nen Berg. Umringt von seinen Schülern setzte er 
sich und schwieg.

Der  Meister  schien  abwesend.  Sein  Geist  war 
nach innen gekehrt. Die Augen geschlossen. Er 
betete.  Ein  inniges,  schweigendes  Gebet  des 
Herzens.  Ausgerichtet  auf  jenen  einen,  den  er 
„Abba-Vater“ nannte. Dem er sich ganz überlas-
sen hatte. Mit dem er sich eins wusste. „Abba-
Vater“: Das Wissen um Gott, die Gabe der Seele 
von Anfang an.

18



Kraft ging von ihm aus.  Seine scheinbare Abwe-
senheit offenbarte höchste Präsenz. Sie berührte 
die Anwesenden. Raunen der Menge wich dem 
Spüren starker,  trostreicher  Wirklichkeit  in  Ge-
stalt des Lehrers.  Davon getragen, stimmten sie 
in sein schweigendes Gebet ein.  Ruhe breitete 
sich aus, unvorstellbare Ruhe. Wie sie allein aus 
der Tiefe eines befreiten Menschenherzens auf-
steigen  konnte:  verhundert-  vertausendfacht. 
Nur  das  milde  Wehen  des  Abendwindes  war 
jetzt.  Von  Ferne  das  Zwitschern  einiger  Vögel 
des Himmels  sonst nichts.ꟷ

Als der Meister aufsah, ließ er seinen Blick still 
über die Gesichter der Menschen schweifen.  Sie 
waren bereit, sein Wort zu hören. Doch er ließ 
sich Zeit. Während er um sich schaute, las er im 
Leben der Einzelnen wie von einer beschriebe-
nen  Wachstafel.   Auf  den  schillernden  Linien 
vielfältiger Sorgen,  Ängste und Schmerzen sah 
er die Lettern von zerronnenem Glück, Enttäu-
schungen  und  Verlust  geschrieben:  mit  dem 

19



Griffel der Hoffnung. Sie war die Tür, durch die 
er jetzt eintreten durfte. Er wusste, dass sie von 
den Säulen des Glaubens und der Liebe gefasst 
war. Diese drei waren das Leben, aus dem sich 
Leben erneuerte: Glaube, Liebe, Hoffnung. 

Ein  Lächeln  umspielte  seine  Lippen,  als  er  zu 
sprechen begann und sagte:  „Seht hin auf  die 
Vögel  des  Himmels:  Sie  säen nicht,  sie  ernten 
nicht und sammeln keine Vorräte in Scheunen 
und euer Vater des Himmels nährt sie. Seid ihr 
nicht viel mehr wert als sie? Wer von euch kann 
mit seiner Sorge seinem Leben eine kleine Zeit-
spanne hinzufügen? Wenn ihr nicht einmal et-
was so Geringes könnt, weswegen sorgt ihr euch 
wegen der übrigen Dinge?  Deswegen sage ich 
euch: Sorgt euch nicht für euer Leben, was ihr 
essen oder trinken und nicht um euren Leib, was 
ihr euch anziehen sollt! Ist nicht das Leben mehr 
als die Nahrung und der Leib, mehr als die Klei-
dung? Betrachtet die Lilien des Feldes,  wie sie 
wachsen! Sie mühen sich nicht ab und spinnen 

20



nicht. Ich sage euch: Auch Salomo in all seiner 
Herrlichkeit  hat sich nicht angezogen wie eine 
von diesen. Wenn aber das Gras des Feldes, das 
heute  ist  und  morgen  in  den  Ofen  geworfen 
wird,  Gott  so  bekleidet,  nicht  viel  mehr  euch, 
Kleingläubige? Darum seid nicht unruhig! Sucht 
zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit; 
dann wird euch alles hinzugefügt. Sorgt nicht für 
morgen!  Denn der  morgige  Tag  wird  für  sich 
selbst sorgen. Lasst euch mit Gott versöhnen.“ 

Als er diese Worte vollendet hatte, gerieten die 
Leute über seine Lehre außer sich; denn er lehrte 
sie  mit  einer  für  sie  vorher  nie  erlebten 
Wirkmacht.

21



II. darstellt
Hintergründiges

Es war Herbst. Jesus ist mit seinen Schülerinnen 
und Schülern im Land unterwegs. Den Anbruch 
des Reiches der Liebe und des Friedens verkün-
dend.  Sie erreichten das Tal von Elat und bega-
ben  sich  in  den  Terebinthen-Wald.  An  einer 
grasbedeckten  Lichtung machten sie  Rast  und 
setzten  sich.  Die  Aufmerksamkeit  der  Gruppe 
war auf die Lippen des Meisters gerichtet. Doch 
der schwieg. 

Er schien abwesend. Sein Geist nach innen ge-
wendet.  Die Augen geschlossen. Er betete.  Ein 
inniges, schweigendes Gebet des Herzens, aus-
gerichtet auf jenen einen, den er „Abba-Vater“ 
nannte. Dem er angehörte. Indem er sich gebor-
gen wusste. „Abba-Vater“: Die lebendige Erfah-
rung des göttlichen Grundes in uns selbst und in 
allen Dingen. 

22



Eine belebende Kraft ging von ihm aus.  Seine 
scheinbare Abwesenheit offenbarte höchste Ge-
genwärtigkeit.  Beruhigend  strömte  sie  auf  die 
Anwesenden über. In geistiger Verbindung, hei-
lender  Liebe,  spürten seine Schüler  die  wahre, 
trostreiche  Wirklichkeit  in  Gestalt  des  Lehrers. 
Ließen sich von ihm in sein schweigendes Gebet 
mitnehmen. Ruhe breitete sich aus,  unvorstell-
bare Ruhe, in der selbst das Rauschen der Blät-
ter  und  die  Rufe  der  Vögel  nicht  eindrangen. 
Der Meister, seine Jüngerinnen und Jünger wa-
ren jetzt eins. 

Als Jesus nach einer Weile aufsah, ließ er seine 
Augen still über ihre Gesichter gleiten. Alle wa-
ren jetzt  hellwach.  Voller Aufmerksamkeit,  sein 
Wort  begehrend.  Doch er  hatte  es  nicht  eilig. 
Ihre Seelen waren unter seinem Blick wie offene 
Briefe.  Auf den geraden Linien echter Freund-
schaft, Treue und Hingabe sah er die Lettern von 
erfülltem Glück,  Geistesstärke und Freiheit  ge-
schrieben: mit der Feder der Liebe. Sie war die 

23



Tür, durch die er jetzt eintreten durfte. Er wusste, 
dass sie von den Säulen des Glaubens und der 
Hoffnung gerahmt war. Diese drei waren das Le-
ben, aus dem sich Leben erneuerte: Glaube, Lie-
be, Hoffnung. 

Freundliches Lächeln umspielte seine Lippen, als 
er  sagte:  „Seid  ihr  heute  die  Lehrer.  Wer  von 
euch möchte uns etwas über das Ziel sagen, das 
der religiöse Mensch verfolgt?“

Die  Blicke  der  Versammelten  wendeten  sich 
Tafat  zu.  Sie  gehörte  schon  längere  Zeit  dem 
Schülerkreis des Meisters an. „Nun, denn“, sagte 
dieser zu ihr gerichtet. Und Tafat begann: „Das 
Ziel,  das  der  religiöse  Mensch verfolgt,  ist,  an 
dem verheißenen Gut, an dem er glaubt, teilzu-
haben. Eine Aneignung also“, sagte sie würde-
voll, „die nur geschehen kann, indem der Religi-
öse sich das Wesen dieses Gutes zu Bewusstsein 
bringt, in der Erkenntnis seiner Wirklichkeit vor-
anschreitet und demgemäß mit dem verheiße-

24



nen Gut eins wird.“ 

„Wie  das?“,  fragte  der  neben ihr  sitzende  Ka-
mon.  „Durch Vermittlung des heiligen Wortes“, 
antwortete Tafat ruhig und erklärte: „Sein Dienst 
ist,  höheres  Leben im Menschen zu erwecken: 
ihm den Pfad zu Glauben, Gotteserkenntnis und 
wahrem Gebet  zu  eröffnen.  Das  fordert  einen 
besonderen Charakter dieses Wortes. Es ist ein 
Wort, das wir nicht nur als Menschenwort, son-
dern was es in Wahrheit ist, als Gottes Wort vom 
Rabbuni  empfangen  haben.  So  ist  es  in  uns 
wirksam:  das  Geheimnis  von  Anfang  an,  aus 
dem alles entstand. Das alles schuf. Und was es 
wirkt, durchdringt, trägt und verwandelt. In dem 
allein wir uns selbst wahrhaft erkennen. So mö-
gen Himmel und Erde vergehen, aber des Meis-
ters Wort wird nicht vergehen.“ 

Alle  nickten  Tafat  bestätigend  zu.  Von  dieser 
Geste  beseligt  unterbrach  sie  ihre  Ausführun-
gen.  Dann  sagte  sie:  „Rabbuni,  wir  erfassten, 

25



dass dein Wort eine eigentümliche Macht, eine 
innere Stärke ist,  die  deine Verbundenheit  mit 
Gott,  dem  Unsagbaren,  offenbart  und  in  sich 
trägt.  Wir  durften erfahren,  dass  es  eine feine 
Verbindung  zwischen  Hören und  Empfangen 
gibt. Und dass dieses  Empfangen sich nicht al-
lein durch unterweisendes Lernen, in der Weiter-
gabe  eines  Gedankens  von  Verstand  zu  Ver-
stand, vollzieht.“

Der  Glanz  eines  unerklärlichen  Lichtes  lag  auf 
ihrem Gesicht. Und sie  fügte  hinzu: „Vor einiger 
Zeit  fragtest  du  uns,  geliebter  Meister,  ob wir 
glauben, dass du im Vater und der Vater in dir 
ist. Da durften wir erkennen, dass die Worte, die 
du zu uns redetest, nicht von dir selbst, sondern 
vom  Vater  sind,  dem  Quellgrund  des  kosmi-
schen  Geheimnisses.  Und  wir  begriffen,  dass, 
wer dich sieht,  Gott sieht;  dass an dir  sichtbar 
wird, was jenseits der Welt und der Zeit ist.“

Sie  stoppte  und blickte  zum Angesprochenen. 

26



Jesus saß in vollendeter Gelassenheit. Die Worte 
Tafat’s  aufmerksam lauschend.  „Sprich  weiter“, 
sagte  er  sanft.  „Mit  unserem Leben  bezeugen 
wir“, sprach Tafat daraufhin, „dass du Verkünder 
ewiger Wahrheit bist, die du nicht erfandst, son-
dern die eine mit dir bestehende Wirklichkeit ist. 
Dein Wort ist die ewige Realisierung deiner Ein-
heit mit dem Göttlichen. Darin ist es für uns Of-
fenbarung heiliger  Lebenswirklichkeit,  Rabbuni. 
So sind wir, wie ich schon sagte, nicht nur in der 
Ebene konkreter  Lehrworte  mit  dir  verbunden. 
Sondern in der Wesensmächtigkeit deines Wor-
tes.  Wir  hörten es,  nahmen es auf,  und ließen 
uns  von ihm zu  dir  hin  verwandeln.  Zwischen 
deinem Wort und unserem Ohr entstand der Be-
ziehungsstrang  deines  Mysteriums  in  uns,  das 
sich in der Liebe vollendet.“

Mit  leichten  Handbewegung  unterbrach  Jesus 
dies innige Bekenntnis der Schülerin. Und bestä-
tigte: „Ja, Tafat, wenn ihr in meinem Wort bleibt, 
so seid ihr wahrhaft meine Jünger und ihr wer-

27



det  die  Wahrheit  erkennen,  und  die  Wahrheit 
wird euch frei  machen.  Das  sage ich zu euch, 
während  ich  noch  bei  euch  bin.  Der  Beistand 
aber, der Heilige Geist, den der Vater in meinem 
Namen senden wird, der wird euch alles lehren 
und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt 
habe.“ 

Der Ernst dieser Vorausschau löste bei des Meis-
ters  Anhängern  stumme Nachdenklichkeit  aus. 
Keiner von ihnen wollte näher auf die  Konse-
quenz dieser Worte eingehen. Die Freude über 
den erfüllten, alle beflügelnden Moment großer 
Verbundenheit sollte nicht durch Gedanken an 
die Zukunft getrübt werden.

„Tafat“,  fragte Kamon, „worauf kommt es beim 
Bleiben in der göttlichen Wirklichkeit des Wor-
tes  an?“  Sie  antwortete:  „Wie  unser  geliebter 
Meister sagte: durch unsere Hinwendung zu ihm 
empfangen wir im Heiligen Geist die mystische 
Lebenswirklichkeit  Gottes. In  ihr  vollzieht  sich 

28



unser Sein im Wort; aus ihm erwächst uns die le-
bendige  Erkenntnis  der  wahren  Wahrheit  der 
Dinge. Damit machen wir den, die religiöse Er-
kenntnis befördernden, Akt der Erfahrung. Und 
von innen her können wir hören und bezeugen, 
dass es das Wort ewigen Lebens ist. Wenn wir in 
dein Wort eingehen, Rabbuni“, fuhr Tafat, ergrif-
fen fort, „es betend betrachten und meditieren, 
und  deinem  Geheimnis  immer  mehr  angegli-
chen werden,  erfüllt  uns ein unendliches  Meer 
der Ruhe. Wir werden eines Friedens teilhaftig, 
den nur du zu geben vermagst.“

Zum  Abschluss  ihrer  Rede  gekommen,  wurde 
Tafat,  je von Kamon aufgefordert:  „Sprich wei-
ter!“. Nach  kurzem Austausch ihres Blickes mit 
dem des Meisters ergänzte sie: „Die beste Vor-
bereitung für  den Vollzug  religiösen Tuns  be-
steht im Schweigen. Die fruchtbarste Haltung für 
eine geistige Erfahrung des  Heiligen Wortes ist 
innere Ruhe.  Der  seelische Genuss von geistig 
Empfangenem erfüllt sich in Stille. Gleiches wird 

29



durch  Gleiches  erkannt.  Religiöse  Wesenheit 
kann nur vom religiösen Menschen erkannt wer-
den.  So  besteht  der  geistige  Fortschritt  darin, 
sich dem Inhalt des Glaubens zeitlebens anzunä-
hern. Unser Meister sprach diese Grundwahrheit 
eines  voraussetzungsbedingten  Glaubens  neu-
lich  mit  den  Worten  aus:  Jeder,  der  aus  der 
Wahrheit ist, hört meine Stimme. Unsere Selbst-
bereitung, den Wahrheitsgrund deiner Worte zu 
berühren, Rabbuni, liegt in unserer Bereitschaft, 
uns in den schweigenden Abgrund deiner Liebe 
fallen zu lassen.  In dieser Ruhe liegt unsere Ret-
tung. Stille und Vertrauen verleihen uns Kraft. Es 
muss eine Stille in uns sein, wenn des Meisters 
Wort  uns  erreichen  soll.  Du  lehrtest  Rabbuni, 
uns  durch Gebet und Schweigen darauf vorzu-
bereiten.  Bevor  du uns einludst,  dir  zu folgen, 
und uns all dies schenktest, waren wir in unseren 
Sorgen  gefangen,  zerrüttet,  zugeschüttet  von 
weltlichen Gedanken, und konnten uns des Ewi-
gen nicht gewiss werden;  hatten den Pfad zur 
Realisierung der wahren Wahrheit verloren.“

30



Nach Beendigung von Tafat‘s Rede sammelten 
sich die Anwesenden in gemeinsamem Schwei-
gen.  Vereint  mit  ihrem Meister,  im  Sinne  des 
eben Gehörten. Und es währte. Keiner maß die 
Zeit. Als die Jünger nach und nach aus ihrer Ver-
tiefung  herauskamen,  war  die  sie  bergende 
Waldlichtung im rot-goldenen Licht der Abend-
sonne gehüllt. Wie in einem Festgewand. Würzi-
ger, belebender Lufthauch streifte aus dem Un-
terholz durch das Gras, auf dem die Gruppe ver-
weilte, ohne dass jemand an Aufbruch dachte.

Da  sagte  Itamar,  ein  Bruder  Kamon’s  zu  Jesu: 
„Meister, bitte sage uns den Hintergrund deiner 
vorvergangenen Worte, vor der Menge auf dem 
Berg“. Rabbuni hatte inzwischen eine Lilie neben 
sich im Gras gepflückt. Spielerisch ließ er sie in 
der Hand kreisen. Er roch behutsam daran, legte 
sie anschließend wie ein Zepter vor sich auf den 
Grund und sagte, Itamar nachdenklich betrach-
tend: „Eine Blume auf den Wiesen des Scharon, 
eine Lilie der Täler. Wo ist eigentlich unser klei-

31



ner Ezion?“

Ezion,  war  ein  etwa  12  Jahre  alter  Junge,  der 
früh seine Eltern verlor.  Er  strandete dann bei 
Kamon und seiner Frau, die ihn an Kindes statt 
annahmen.  Seine  kindliche  Weisheit  und  Ein-
sichtskraft  erstaunten  ausnahmslos  jeden,  der 
mit  ihm  in  Kontakt  kam.  Wo  immer  möglich, 
folgte er mit seinen Pflegeeltern Jesus. Er diente 
ihm  und  der  Gemeinschaft  mit  verschiedenen 
Gefälligkeiten  und  Besorgungen,  sodass  man 
ihn meistens mit einem Korb im Arm antraf. Von 
bemerkenswerter  geistiger  Wachheit  nahm  er 
die Worte des Meisters in sich auf. Wie ein Gar-
ten,  sein  Leben  spendender  Quell.  Jeder  der 
Schülerinnen und Schüler des Rabbuni achtete 
ihn wie ihresgleichen. 

„Hier, lieber Meister“, sagte Ezion höflich, wäh-
rend er  sich  zwischen Kamon und seiner  Frau 
hindurchschob. „Komm Ezion, hab keine Furcht. 
Stell dich hier in die Mitte und sei unser Lehrer, 

32



wie es vorhin Tafat war“, sagte er, und fügte hin-
zu:  „Du wirst  dich doch an meine Worte erin-
nern?“ „Ja, gewiss“, antwortete Ezion. „Gut, dann 
wiederhole  sie  der  Reihe  nach  und  sage  uns, 
was dein Herz dir dazu eingibt“, bat der Meister. 
„Gerne, Rabbuni“,  erwiderte das Kind in beste-
chender Natürlichkeit. 

Die Aufmerksamkeit der Versammelten war nun 
gespannt  auf  den  Jungen  gerichtet.  „Meister“, 
begann  dieser,  „du  sagtest  uns  als  Erstes,  wir 
sollten auf die Vögel des Himmels sehen“. Wo-
bei er seinen ausgestreckten rechten Arm in ei-
ner Kreisbewegung sacht nach oben führte und 
ihm mit  ernstem Blick  in  Richtung des  Firma-
ments nachfolgte. „Was sehe ich, wenn ich zum 
Himmel blicke?“, fragte er und gab sich die Ant-
wort: „Eine große Weite, die mir ein Gefühl der 
Freiheit  schenkt.  Ich  sehe  den  Himmel.  Seine 
Wolken reflektieren die Strahlen der Sonne. Ein 
geöffneter Raum. Wo endet er? Hat dies Gewöl-
be Grenzen, die Wolken oder das Licht? Uner-

33



messlich scheint  der Himmelsraum, unter dem 
wir  leben,  und  unbegrenzt.  Er  umgibt  und 
durchdringt uns und doch können wir ihn nicht 
fassen, Rabbuni.“

Diesen Satz  kaum zu Ende gesprochen,  erhob 
sich von einem der näherstehenden Bäume eine 
Taube flatternd in die Höhe. Gebadet in der Glut 
des Abendlichtes ähnelte sie mehr einer aufstei-
genden,  sprühenden  Flamme.  Einem geworfe-
nen,  glimmenden  Scheit,  als  dem  geflügelten 
Boten der Lüfte.  „Eine Taube“, entfiel es Kamon. 
„Ja, doch keine Spur ihrer Schönheit bleibt“, ant-
wortete Ezion ruhig und ergänzte:   „Ein wenig 
nur,  und  die  Orte,  an denen sie war,  werden 
nichts mehr von ihr wissen.“ 

Wie wenn Tafat Ezion prüfen wollte,  sagte sie: 
„Und du, Ezion?“ „In jenen Momenten“, sprach 
der Knabe, „da mich kein innerer oder äußerer 
Gedanke  ablenkt  und  sich  eine  Tür  im  tiefen 
Grund meiner Seele öffnet, bin ich ganz bei mir. 

34



Es ist ein, mir selbst bewusst sein, das wie ein 
heiliger Tempel im eignen Lebenshaus erscheint: 
klar, zart, unzerstörbar, alles durchdringend, mit-
fühlend,  Freude weckend,  sanft,  still  und ohne 
Mauern“. Er machte eine kurze Pause und fügte 
dann entrückt hinzu: „In ihm wohnt dein Wort 
unermesslicher  Weite  und Freiheit,  Meister!  Es 
ließ mich erkennen, wer ich wirklich bin und wer 
du bist!“ 

Keiner der Jünger blieb von dem lauteren Zeug-
nis, das aus der Tiefe dieser Kinderseele drang, 
unberührt.  Auch Ezion  musste  sich  einen Mo-
ment fassen, ehe er den eigentlichen Faden sei-
ner Rede wieder aufnehmen konnte: „Von den 
Vögeln des Himmels, sagtest du, Rabbuni: dass 
sie nicht säen, nicht ernten und keine Vorräte in 
Scheunen sammeln und unser Vater  des Him-
mels sie dennoch nährt. Von einem großen, al-
lem  Lebenden  innewohnenden  Vertrauen 
sprichst  du  da.  Kein  Vogel,  wenn  er  seine 
Schwingen ausbreitet und sich vom Wind tragen 

35



lässt,  hat  Angst,  herabzufallen.  Sein  Leben  ist 
getragen  von  der  alles  hervorbringenden  und 
bewahrenden Quelle des Daseins. Sie ist Leben 
und Erhalt,  der  von Gott  geschenkten,  natürli-
chen Wirklichkeit. Heiliger Einheitsgrund!  ausꟷ  
dessen Sturz: Gefangenschaft,  Zerrüttung,  Ent-
fremdung  und  Verlust  der  Ewigkeitsgewissheit 
folgen. Der Pfad der wahren Wahrheit ist verlo-
ren, wie Tafat sagte.  Den Vögeln des Himmels 
geschieht dies nicht.  Natürlicherweise gelassen 
empfangen sie, was sie zu ergreifen scheinen. 

Allein  die  Menschen ergreifen, was sie  empfan-
gen könnten. Ihre Speicher wachsen bis zu den 
Gipfeln des Hermon, ihre Sorgen enden nicht an 
den  Grenzen  des  Firmaments.  Da  stelltest  du 
uns die Frage, Rabbuni, ob wir nicht viel mehr 
sind als die Vögel. Und beschämtest die Menge 
der Menschen, die an ihrem Selbstwert zweifeln, 
da sie weder dich noch sich wahrhaft  kennen. 
Ihrer  Unwissenheit  entspringt  jene  Furcht,  aus 
deren  blinder Gegenwehr  uns  die  Erträge  des 

36



Todes  erwachsen:  die  Früchte  des  Ergreifens 
sind. Wie bedauerlich! Ihr Herz ist an die Täu-
schungen der Welt  gefesselt.  Verschlossen der 
Liebe zu dem, was wirklich ist.  Doch mich er-
kennen, heißt dich erkennen, Rabbuni. Dich er-
kennen,  heißt,  den  Schatz  des  Lebens  finden: 
Heißt, den wahren Wert und die Würde des Le-
bens entdecken. Bedeutet:  Gewahrwerden, dass 
die seelische Grundwirklichkeit unseres  Daseins 
Licht von deinem Licht, Wahrheit und Geist  ist. 
Jenseits von Raum und Zeit. In unserem Inners-
ten, tief geborgen, ruht der Keim deiner Wahr-
heit, geliebter Meister. Du lässt ihn als eine Blüte 
des Lichtes in uns aufsteigen, da du die Sonne 
bist, die sie nährt. In deinem Licht schauen wir 
das Licht. Bei dir  ist die Quelle des Lebens.“

Ezion wurde bei seinen letzten Aussagen gera-
dezu euphorisch. Seine Gestalt schien sich ver-
ändert zu haben. Sie glich jetzt mehr einer der 
alten Propheten in Ekstase, als der jenes schlich-
ten Waisenjungen zu Beginn seiner  Rede.  Alle 

37



um ihn herum waren eines Sinnes mit ihm.  Ein 
Herz und eine Seele. Da sagte der Meister: „Gut 
hast  du  gesprochen,  Ezion,  was  dein  Herz  dir 
eingab. Bedenkt: Das Tor, das zum Leben führt, 
ist eng und der Weg dahin ist schmal und nur 
wenige finden ihn. Das Tor ist weit, das ins Ver-
derben führt, und der Weg dahin ist breit, und 
viele gehen auf ihn. Geht durch das enge Tor! 
Bemüht euch mit allen Kräften, durch die enge 
Pforte zu gelangen; denn viele,  sage ich euch, 
werden  versuchen,  hineinzukommen,  aber  es 
wird ihnen nicht gelingen.“

Von  diesen  Worten  Jesu  bewegt  entgegnete 
Tafa: „Der breite Weg ist der Weg des verkehr-
ten Denkens, der sinnlichen und seelischen Täu-
schungen:  der  falschen Wünsche.  Der  dunklen 
Seite und der Selbstsucht. Wie leicht überließen 
wir uns den Mächten des Bösen ... Fern der Lie-
be, verloren wir die Gewissheit unserer wahren 
Bestimmung und lebten  ohne Verheißung!  Da 
wir  vom Ziel  nichts  wussten,  konnten wir  den 

38



Weg nicht haben!“

„Ja“, sagte Itamar, „doch lass uns Ezion hören“. 
Ein Ausdruck der Zustimmung legte sich auf die 
Gesichter der Jüngerinnen und Jünger. „Rabbuni 
folgerte aus seinem Gleichnis“, setzte der Knabe 
also fort, „dass keiner  trotz der vielen Sorgen,ꟷ  
die er sich macht  sein Leben auch nur ein weꟷ -
nig verlängern kann. Du sprachst darin die Ge-
wissheit aus, dass unsere größte Sorge, der Tod 
ist. Schnell verwelken wir! Dem Grase gleich, de-
ren Schönheit wie die Blumen des Feldes ist. Das 
Gras  verdorrt,  die  Blume  verwelkt,  doch  das 
Wort  Gottes  bleibt  in  Ewigkeit.  Es  zu  wahren, 
mahnst du: die Quelle des Lebens, die unsterbli-
che Wirkmacht der Liebe und die Allmacht der 
Verwandlung.  Jede  Furcht  vor  dem  Tod  ban-
nend, enthebt uns dein heiliges Wort der größ-
ten, und damit aller Sorgen. Denn du hast Worte 
des ewigen Lebens, einer immerwährenden Er-
neuerung. Keiner, der darauf vertraut, wird zu-
schanden. Da hörten wir auf, uns über die vielen 

39



kleinen Sorgen unseres Lebens aufzureiben. Das 
Leben in seiner wahren Fülle erkannt, ist dasjeni-
ge, dem alles ihm zur Unterstützung Dienende 
natürlicherweise  entgegenkommt.  Wo  dies 
Grundvertrauen  verloren  ist,  regieren  Sorgen, 
Ängste, Umständlichkeit, Lügen, falsche Verhei-
ßungen und das viel  zu viel.  Sie  blenden Herz 
und Verstand, löschen das Feuer der Liebe aus 
und verbauen uns den Weg zum geistigen Erwa-
chen.  Zur Erkenntnis  des  göttlichen  Lebens  in 
uns.  Deswegen  sagtest  du,  lieber  Meister,  wir 
sollten  zuerst  das  Reich Gottes  und seine Ge-
rechtigkeit suchen, weil uns dann alles hinzuge-
fügt wird. 

Wir sorgen uns nicht mehr um morgen! Denn 
der  morgige  Tag  wird  für  sich  selbst  sorgen. 
Durch dich, Rabbuni, wurden wir mit Gott ver-
söhnt und haben zur Ruhe des Herzens gefun-
den.“

Ezion’s Abschluss seiner Rede erfreute alle. Denn 

40



er hatte aus einer ihnen vertrauten, sie verbin-
denden Kraft ewiger Weisheit gesprochen. 

41



III. ein Verheißenes
Tiefgründiges
  
In Jerusalem fand das Tempelweihfest statt. Je-
sus war auf dem heiligen Berg und betrachtete 
über den Anbruch des Reichs der Liebe und des 
Friedens.   Er  verließ die  Wandelhalle  Salomos, 
überquerte  den  verschneiten  Tempelplatz  und 
begab sich zur Nische des Lichts. Westlich hinter 
dem Tempel verborgen, bot sie einen eindrucks-
vollen Ausblick über Stadt und Land. Im Voraus 
wissend,  jemanden anzutreffen,  der  hoffte,  ihn 
dort zu begegnen, betrat er die Wölbung. Auf 
einer  Bank,  an  ihrer  Rückwand,  saß  Schemaja. 
Seine ganze Aufmerksamkeit war auf den Eintre-
tenden gerichtet. Rabbuni blickte ihn freundlich 
an und setzte sich zu ihm.

Der Meister  schien fern,  sein Geist  in sich ge-
sammelt.  Seine  Augen  waren  geschlossen.  Er 
betete.  Ein  inniges,  schweigendes  Gebet  des 
Herzens, auf jenen einen hin, den er „Abba-Va-

42



ter“ nannte. Dem er sich ganz hingab. Mit dem 
er eins war.  „Abba-Vater“:  Jedes Wesen in der 
Liebe, muss geduldig abwarten, bis seine Zeit zu 
blühen gekommen ist.  

Eine  befreiende  Stimmung  ging  von  ihm aus. 
Seine vermeintliche Abwesenheit  transportierte 
höchste Aufmerksamkeit.   Schemaja fühlte sich 
wundersam  gestärkt.  Fand  sich  in  geistigem 
Band mit  dem Meister  geeint.  Spürte  die  von 
ihm  vermittelte,  wahre,  segensreiche  Wirklich-
keit des Absoluten.  Er schwieg in tiefer Bewuss-
theit. Eine Ruhe war eingekehrt, in der selbst der 
Lärm des lauten Tempelgewesens seine stören-
de Macht verlor. Gott, der Meister, und sein Jün-
ger waren jetzt eins. 

Als  Jesus  aufsah,  richtete  er  seine  Augen  auf 
Schemaja.  Dieser  war  in  voller  Präsenz,  dem 
Meister zugewandt, an seiner Geistesmacht teil-
habend.  Während  er  den  Schüler  anschaute, 
entschlüsselte er sein Wesen wie  Zeichen einer 

43



Schriftrolle. Auf kristallklaren Linien verwirklich-
ter  Gottesfurcht,  Selbstlosigkeit,  Weisheit  und 
Barmherzigkeit, sah er die Lettern von Frieden, 
Sorglosigkeit und Frohsinn geschrieben, mit der 
Feder des Glaubens. Er war die Tür, durch die er 
jetzt eintreten durfte. Und er wusste, dass er von 
den Säulen der Liebe und der Hoffnung gehal-
ten wurde. Diese drei waren das Leben, aus dem 
sich Leben erneuerte: Glaube, Liebe, Hoffnung. 
Rabbuni lächelte und sagte zu Schemaja: „Also 
wieder im Verborgenen.“

Dazu  muss  man wissen,  dass  Schemaja   einꟷ  
Jesu nahestehender  Schüler   die  Angewohnꟷ -
heit hatte, diesen immer nur allein heimlich zu 
treffen. Er war Mitte 20 Jahre alt und Sohn des 
obersten Tempelbaumeisters. Seine Familie ge-
hörte zu den angesehensten und reichsten der 
Stadt. So wurde an der Ausbildung des Zöglings, 
der  einst  die  Position  des  Vaters  übernehmen 
sollte, nicht gespart. Nach den üblichen Grund-
studien  bei  herausragenden  Lehrern  in  Athen 

44



durfte er für einige Zeit nach Alexandrien. Dort 
erwies er sich als begabter Schüler des gelehr-
ten Philon. 

Mit einem kurzen Nicken des Kopfes erwiderte 
Schemaja  die  freundliche  Geste  des  Meisters. 
Mit den Worten: „Für dich, Rabbuni, zum Tem-
pelweihfest“ zog er einen beschriebenen Zettel 
aus  seinem  Gewand.  Am  Blick  des  Meisters 
spürte er, dass dieser zum Hören bereit war. Da 
begann  er  zu  lesen:  „Als  das  Verlangen  nach 
dem wahren geistigen Licht in meinem Herzen 
erwachte, wurde ich dem Tempel gleich, zur Zeit 
seines Weihefestes. Bereit, dass Gott einziehe in 
den innersten Bereich meines Hauses. Es war ein 
Lichtfest! Noch strahlte das Licht nicht in mir, es 
glimmte!   schwelte  in  zerbrechlichem Gefäß.ꟷ  
Flackerte  zur  Winterzeit.  Denn  immer  umgibt 
Winter den, in den Gott einzieht. Winter, der un-
beherrschten Kräfte unserer elementaren Natur; 
Konfusionen unserer Seele. Kälte, der manipulie-
renden Mächte dieser Welt, die sich dem Gott-

45



sucher  entgegenstellen.  Ablenkungen,  die  zur 
Erstarrung führen. Lähmung, die auch mich be-
fiel.  Winter  ist  es  zur  Erlöschung  der  ewigen 
Wahrheit in deinem Ruf. Tod der Schönheit, die 
aus der geistigen Liebe deiner Wirklichkeit fließt! 
Im Streben nach Erfüllung meiner selbstsüchti-
gen Ziele griff die Kälte auch den Odem meines 
Lebens an, bis du kamst. Mein offenes Herz, er-
neuerte  sich  zu einem Sein  auf  Hoffnung hin, 
dass sich dein Weg in mir vollende. Dein Licht 
entfachte  die  Fackel  meines  Erwähltseins  im 
Schattenspiel der mich umgebenden Welt und 
ihrer Irrtümer.  Und je stärker dein Licht in mir 
zunahm,  desto  mehr  wurde  ich  der  Kälte  um 
mich gewahr. Und ich spürte: Es ist Winter, auch 
auf  diesem Berg  des  Tempels!  Winter  umgibt 
diesen heiligen Ort. Kälte liegt wie ein Schleier 
auf dem sakralen Gefüge unseres verblassenden 
Äons.   Doch  das  Licht  auf  deinem Angesicht, 
ward mir Spiegel der Einheit jeglicher Dinge. Ich 
erkannte, dass dein Weg kein einsamer Wandel 
in der Halle Salomos ist. Er geht uns allen voran. 

46



Im Geleit jenes heiligen Hauches, der die Spur 
des Erwachens trägt: erkannt durch jene, die er 
erkannte.  Zeichen, dir zur Weihe: dich bestäti-
gend als  einen Boten des Frühlings.  Du siehst 
Frühling,  du  verstehst  Frühling,  du  schmeckst 
Frühling  und  du  verkündest  Frühling;  strahlst 
Frühling  aus,  erscheinst  wie  Frühling.  Nicht 
siehst du Winter, verstehst du Winter, schmeckst 
du Winter;  redest nicht Winter,  strahlst  Winter 
nicht aus, bist kein Bote der Winterzeit.“ 

„Ja“, sagte Jesus, „ich bin das Licht des Lebens. 
Wer mir nachfolgt,  wird nicht im Finstern um-
hergehen,  sondern  wird  das  Licht  des  Lebens 
haben“ und weiter,  „du hast die Gottesliebe in 
deinem Herzen verwirklicht, und bist nicht fern 
dem  Reich  der  Himmel.  Gott  segne  dich, 
Schemaja.“

Bedächtig faltete der Jünger seinen Zettel und 
barg ihn wieder hinter den leinenen Gürtel sei-
nes  Gewandes.   Dann  ließ  er  die  Worte  des 

47



Meisters  still  in  sich  nachwirken.  Auch  Jesus 
schwieg.  Nach einer längeren Zeit  sagte er  zu 
Schemaja:  „Vor  Wochen,  während meiner  vor-
vergangenen  Worte  zu  der  Menge  auf  dem 
Berg,  warst  auch  du  zugegen.   Du  gabst  dir 
Mühe, nicht aufzufallen, konntest mir aber nicht 
verborgen bleiben.“ 

„Ja“, erwiderte dieser, „ich trat hinzu, als du über 
die Lilien des Feldes sprachst.  Seitdem machte 
ich mir Gedanken darüber, welche  Art der Be-
trachtung  du meintest  –  mit  der  wir  von  den 
Blumen lernen sollten. Und wieso sie herrlicher 
sein sollten als Salomos Pracht und alles Weite-
re.   Schließlich  meinte  ich,  zu  erkennen,  dass 
diese  Bilder  zusammenfassen,  was  ich  mir  in 
Jahren des philosophischen Studiums zu erwer-
ben suchte.“ 

„Willst du mir von der Weisheit, die die Weisen 
dich lehrten, erzählen?“, fragte  Jesus. „Töricht, 
lieber Rabbuni, alles Wissen, dem die Gotteser-

48



kenntnis  fehlt.  Ist  sie  doch  der  Schlüssel  zum 
wirklichen  Verstehen.  Ohne  sie  hätten  wir  das 
Bauwerk der Welt vor Augen, ohne den wahr-
haften Seienden, den Urheber zu erkennen“, be-
gann der Aufgeforderte und bekräftigte: „Beim 
Anblick  der  Werke  erkennen  wir  den  Meister. 
Von der Größe und Schönheit des Geschaffenen 
lässt sich auf ihren Schöpfer schließen. Aufgrund 
des Glaubens erkennen wir, dass die Welt durch 
Gottes  Wort  erschaffen  wurde.  Und  dass  das 
Sichtbare  nicht  als  Zufall  in   Erscheinung trat. 
Durch sein Wort entstanden seine Werke,  und 
seine Herrlichkeit,  die  sie  erfüllen,  ist  ein  Aus-
fluss seiner Liebe. Seine machtvolle Weisheit hat 
er fest gegründet. Er ist der Einzige von Ewigkeit 
her. Alle seine Werke sind vortrefflich, doch se-
hen wir nur einen Funken, ein Spiegelbild.“ 

Dies  Bekenntnis  theologischen  Glaubens  gab 
der Philosophenschüler mit einer Absicht, die er 
auch  sogleich  offenlegte,  indem  er  anfügte: 
„Dies, lieber Rabbuni, ist die Grundwahrheit dei-

49



ner  vorvergangenen  Worte  zu  der  Menge auf 
dem Berg, ist der Erkenntnisgrund zum Erfassen 
ihres  Inhalts.  Der  Schlüssel  zum Eintritt  in  die 
Schatzkammer  des  wahren  Wissens.  Genauer 
gesagt ist er die Methode der Betrachtung.  Die 
Art des Schauens, die den Inhalt des Erkennens 
mitbestimmt.  Aus dieser Gewissheit  der mysti-
schen Schöpfungsmacht Gottes, hießest du uns 
den Blick auf die schlichte Schönheit einer Blu-
me richten. Vordertest uns auf, betrachtend zu 
lernen. Du priesest sie als von der Herrlichkeit 
Gottes  erfülltes  Offenbarungsgeschehen.  Und 
verwiest  auf  die  große  Abständigkeit  von 
Salomos Pracht zu ihr. 

Der Lilien Wirklichkeit ist Pfad zur Erfassung der 
wahren Schönheit dieser Welt. Nicht jeder ver-
mag ihn zu gehen: Da ist etwa einer, der die Ein-
sicht in eine höhere geistige Wirklichkeit  nicht 
hat oder sich ihr verweigert − ohne Sinn für das 
Heilige,  der  heiligen  Lehre  unkundig.  Nur  auf 
das Diesseits bedacht,  bleibt ihm der Sinn des 

50



Lebens unzugänglich. Ohne Bereitschaft für die 
Wirklichkeit geistiger Erkenntnisse bleibt er der 
Lehre der Weisen unkundig, der Botschaft ech-
ter Schönheit unzugänglich. Ihm bleibt nur die 
Erde, als Erde zu nehmen, und hat er die Erde als 
Erde genommen, so denkt er Erde, denkt an die 
Erde, denkt über die Erde, denkt:  ‚Mein ist die 
Erde‘, und fängt an, sich ihrer zu bemächtigen, 
sie auszubeuten, ihres heiligen Sinns zu entlee-
ren, sie und sich selbst zu zerstören: und war-
um? Weil  er sie nicht kennt, wie er sich selbst 
nicht kennt, da er Gott nicht kennt.“

Während seiner letzten Worte schaute Shemaja 
zu  Jesus.  Dieser  verharrte  aufmerksam hörend 
an seinem Platz. Sein Blick verlor sich dabei aus 
der Nische heraus über den Rand des Tempel-
berges, den Dächern Jerusalems und den Zinnen 
der Stadt zum westlichen Horizont.  Die Sonne 
stand  tief,  war  im  Begriff  unterzugehen  und 
tauchte alles in ein zartes, rotviolettes Licht. 

51



Schließlich fragte Rabbuni: „Was lehrte dich dein 
Lehrer in Alexandrien, Shemaja?“ Nach kurzem 
Bedenken antwortete  der  Jünger:  „Seine wich-
tigste Forderung war: ‚Schaue geistig! Schau ge-
nau  hin!  Und  verstehe,  wie  die  Welt  und  du 
selbst  und  alles,  was  dich  umgibt,  aus  einem 
Grund hervorgeht. Betrachte, indem du dein Er-
kennen von der Vielheit  der Form abstrahierst 
und in ihr etwas Allumfassendes schaust. So er-
fasst  und  vergegenwärtigst  du  etwas,  das  der 
Absicht nach dem Fluss des Geschehens entzo-
gen, gleichsam zeitlos,  gegenwärtig und gültig 
ist‘.  Das Betrachten der Lilie in dieser Bewusst-
seinshaltung  ist  geistiges  Schauen  der  Dinge 
von ihrem Ursprung her. Es ist das Zusammen-
sehen der Form mit dem Quellgrund ihres Aus-
gangs, ist lebendiges Symbol von Gottes schöp-
ferischer  Erweckungsmacht.  Es  ist  Spiegelung 
des  Ganzen im Fragment,  ist  Verkünderin  des 
Urgeheimnisses unseres eigenen Ursprungs. Je-
des  der  einzelnen  in  deinem  Satz  benannten 
Dinge, Rabbuni: Betrachtung, Lilie, Feld, Wachs-

52



tum, Herrlichkeit, sind in ihrem Zusammenspiel 
mit  den  Wirklichkeiten  von  Raum,  Zeit  und 
Wirkkraft komplexe über sich selbst hinauswei-
sende  Zeichen  eines  gemeinsamen  Einheits-
grundes. Ihm entstammen sie und bilden darin 
ihre geheimnisvolle Einheit in Abhängigkeit. Mit 
deinem  Hinweis  auf  die  Abständigkeit  von 
Salomos  Pracht  dazu  wolltest  du  uns  sagen, 
dass  das  vom Menschen  Erzeugte  immer  nur 
mittelbar erzeugt sein kann. Im besten Fall leitet 
es  sich  von  der  Schöpfungsharmonie  ab,  ver-
wirklicht  durch den für  das  geistige Erkennen, 
für  die Schau der Urharmonien empfänglichen 
Menschen.  Der  erhält  darin  die  Gabe,  Gott  in 
schöpferischem  Ausdruck  nachzuahmen.  Miss-
achtung dieser Wahrheit führt zu einer, die Zer-
störung nach sich ziehenden Entfremdung.“ 

Shemaja unterbrach seine Rede. Blutrotes Licht 
drang in die Nische und begann, sie auszufüllen. 
Sie schien von innen her zu glühen. Der westli-
che Horizont glich einem wallenden Flammen-

53



meer, das Himmel, Erde, Stadt und Tempel auf-
zulecken drohte. 

„Vergiss  nicht die Lehre deines Lehrers“,  sagte 
Rabbuni lächelnd . „Ja“, versprach Shemaja und 
erinnerte sich: „Einmal richtete  Philo folgende 
Worte an mich: ‚Mein Kind, ich bitte dich, schau 
dir den Himmel und die Erde an; sieh alles, was 
es da gibt, und erkenne: Gott hat das aus dem 
Nichts  erschaffen  und  aus  diesem  Mysterium 
ging auch der Mensch hervor‘. Da fragte ich ihn, 
wie  das  tiefer  zu  verstehen sei.  Er  antwortete: 
‚Alle Weisheit ist von Gott, dem Geheimnis des 
Ursprungs, und sie ist ewig bei ihm. Seine Weis-
heit ist vor allen Dingen. Das Wort Gottes, des 
Allerhöchsten, ist der Brunnen der Weisheit, und 
das ewige Gebot ist ihre Quelle‘. Da wollte ich 
etwas über die Urformen wissen. Er sagte: ‚Die 
geometrischen  und  mathematischen  Formeln 
sind die nicht dinggebunden Vorausbilder, des-
sen  was  physische  Gestalt  wurde‘.  Und  fügte 
noch hinzu: ‚Poetisch gesprochen sind sie Mus-

54



ter oder wenn du so willst Ornamente, die selbst 
wieder nur Symbole eines in ihnen Verborgenen 
sind. Und Gott ist die Schatzkammer aller Mus-
ter. Er hat alles nach Zahl, Maß und Gewicht ge-
schaffen. Der Tempel von Jerusalem, für den du 
bald mitverantwortlich sein wirst‘, hob er hervor: 
‚wurde nach heiliger Ordnung,  auf  Geheiß des 
wahren Gottes,  gebaut‘.  Darüber  hinaus wollte 
er mit mir nicht ...“

Abrupt verstummte Shemaja. Die Gegenwart der 
göttlichen Kraft  Jesu ließ ihn spüren,  dass das 
tiefste  Geheimnis  nicht  in  Gedanken,  nicht  in 
Worte  zu fassen war.  Doch, plötzlich, als Jesus 
ihn  ansah − ein  kurzer  Moment nur, der die 
Ewigkeit zu beinhalten schien −, offenbarte sich 
ihm in der Tiefe seines Herzens die Wirklichkeit 
der  Wahrheit,  in  vollkommenster  Klarheit.   Ein 
erschütternder  Augenblick!  Tränen  rannen  aus 
den Augen des Erwachten und er   betete:  „O 
Gott meiner Väter und Herr aller Güte, der du 
alle  Dinge durch dein Wort gemacht und den 

55



Menschen  durch  deine  Weisheit  bereitet  hast, 
dass er  die  ihm anvertraute Welt  pflegen und 
beschirmen sollte, sei gepriesen.“

Ruhig erhob sich  Jesus und verließ die Nische. 
Shemaja merkte,  dass  die  Zeit  des  Abschieds 
gekommen war. Er fasste sich,  stand ebenfalls 
auf  und  folgte  seinem Meister  nach  draußen. 
Mit   kurzer,  schweigender  Geste lud Rabbuni 
ihn ein,  gen  Westen zu blicken. Und er tat es: 
Der Sonnenball war hinter dem Meer versunken. 
Eine  letzte  Spur  seines  Glutstreifens  kündete 
Dunkelheit.  Nacht stieg auf. 

Einen Augenblick noch verharrte Jesus,  segnete 
still seinen Jünger −, dann war er fort.  Shemaja 
aber hatte alles begriffen.

56



GEWAHREN

57



58



Darwerdung
Was umfasst ꕥ öffnet ꕥ im Lassen ꕥ ein Höheres

 π  ύμ   μ μΚαὶ ερὶ ἐνδ ατος τί ερι νᾶτε;   
μ θ      πκατα ά ετε τὰ κρίνα τοῦ ἀγροῦ ῶς 

ὐ υ ·α ξάνο σιν  
ὐ π  ὐ  θ υ ·ο κο ιῶσιν ο δὲ νή ο σιν   

λ ω  ὑμ   ὐ  λ μὼ   π  έγ δὲ ῖν ὅτι ο δὲ Σο ο ν ἐν άσῃ τῇ 
 ὐ  π β λ  ὡ   ύ ωδόξῃ α τοῦ εριε ά ετο ς ἓν το τ ν.

I. Was umfasst
Gegebenes

   π    ύμ     Καὶ ερὶ ἐνδ ατος τί μ μερι νᾶτε; 
Und wegen Kleidung, warum sorgt ihr?

Bildlich gesprochen verdunkeln die Sorgen des 
Alltags das geistige Licht des Wortes Gottes im 
Menschen.  Die Geschäftigkeit der Welt, der Be-
trug des Reichtums, die Begierde nach tausend 
Dingen  und  die  Sucht  nach   Vergnügungen 

59



überschatten es. Die an der Oberfläche des Da-
Seins gefesselte Aufmerksamkeit ist den Dornen 
von  Zorn,  Eifersucht,  Beklemmung und  Schre-
cken,  Todesangst,  Zank  und  Streit  ausgesetzt. 
Noch  auf  dem  Bett  zur  Ruhezeit  verwirrt  der 
nächtliche Schlaf den Geist. Im Meer der Ablen-
kungen erlischt die Fähigkeit zur Erfahrung des 
Seins im  Da. An die Stelle des Lebens tritt der 
Kampf  ums  Überleben  und  die  endlose  Jagd 
nach Betäubung und Sublimation.  In  den mit-
verursachten  Kümmernissen  des  Lebens  mag 
das  Wort  Gottes  zwar  empfangen,  aber  nur 
schwerlich bewahrt werden. 

Jede Sorge hat ihr Gewand. Es hat Schnüre und 
Schließen.  Ihr Label ziert  Kleidungsstücke bun-
tester Anschauungen und Überzeugungen, Wis-
sensmächte oder Herrschsucht des Wollens. Es 
etikettiert Aufmachungen des Fabrizierens oder 
Strategierens.  Des  Stapelns,  Raffens,  Erfassens, 
Schiebens, Vermessens und Verrückens …  undꟷ  
ist darin Weberzeugnis zur Tarnung der in sich 

60



selbst verschnürten Ziellosigkeit. Gefesselt an al-
lem,  was  sie  nicht  selbst  ist,  bleibt  das  wahre 
Sein der Seele, ihr Leben, das zu werden ihr be-
stimmt ist, ungeborgener Juwel im Acker.  War-
um? 

Der Mensch ist nicht sein Gewand, ist nicht sein 
Kleid. Wer ist er? Wo alle Hüllen fallen, offenbart 
sich, was wirklich ist. In der Nacktheit des Nichts 
wird  die  wahre  Gestalt  sichtbar:  das  Leben 
selbst.  Das  Selbst  trägt  das  Leben.  Das  Wort 
Gottes trägt das Selbst. Er ist das lichte  Da im 
Sein des Menschen und aller Dinge. Denn durch 
das  Wort  Gottes  entstanden seine  Werke  und 
stehen geordnet da.

Gott hat uns nicht nur aus dem Nichts erschaf-
fen, sondern uns durch die Gnade des Wortes 
ein gottgleiches Leben verliehen.

61



II. öffnet
Erkennendes

μ θ       πκατα ά ετε τὰ κρίνα τοῦ ἀγροῦ ῶς 
ὐ υ ·α ξάνο σιν  

Beobachtet  die Lilien des Feldes, wie sie 
wachsen! 

Das Erkennen eines Dinges in seiner Wirklichkeit 
hängt von der Art des Sehens ab. Für die ver-
schlossene Tür zur Schatzkammer klarer Gewiss-
heit gibt es nur einen Schlüssel: Finde ihn! Ist die 
Sehkraft des Auges gemindert, ist die Wahrneh-
mung  des  Objektes  verhindert.  Verzerrungen 
stellen sich ein: Urteile, Begriffe, Bilder, Kategori-
en  und  ‚das-ist-so‘  entlarven  den  Kerker 
menschlicher List,  nicht aber das,  was ist. Sein 
Wissensriegel, der lexikalischen Erklärbarkeit al-
ler Dinge, macht ihn zur Todeszelle für  das Le-
ben, das aus Leben kommt. Wie vor einem Un-
heilsboten versenken sich die Darwerdungen al-
les Gestalteten,  in der abgründigen Tiefe ihres 

62



Geheimnisses, vor dem, der spricht:  „Ich weiß“. 
Nackt in der Finsternis scheint Ahnung auf.

Vorurteilsfreies Verstehen erschließt sich einem 
anhaltend meditativen Sehen.  Einem Beobach-
ten, in Achtung vor dem Sinnbild des Nichter-
kannten. In erlangter Gewissheit des gemeinsa-
men Grundes vermag ich zu empfangen, zu ver-
stehen:  Alles  ist  Mysterium  des  Aufscheinens. 
Als verborgenes-offenes,  tritt  es mir entgegen. 
Beharrliches  Beobachten,  ist  der  Pfad  zur  be-
harrlichen Beobachtung: kein Grübeln, kein Den-
ken, sondern versenkende Schau.  Lassen, führt 
zum Erfassen.

Wer in  der  Dunkelheit  seiner  Sorgen das ber-
gende Licht vergaß, vermag durch Hören seiner 
Worte zum heilenden Verständnis zurückfinden. 
Kann wieder sehen lernen, was wirklich ist. Der 
pädagogische  Rat  Jesu:  Blicke  in  meditativer 
Schau auf eine Blume des Feldes. Du wirst zu-
rückfinden. Es wird dich heilen.

63



Da ist Lilie, Sinnbild alles Gewordenen und Spie-
gel  des  Kosmos  in  seiner  gestaltenden  Ord-
nungsmacht:  Symmetrie  und  Harmonie,  Maß 
und Zahl, Formgestalt in Raum und Zeit. Im Phä-
nomen  vollendeter  Ruhe  steigt  die  Blüte  aus 
dem Feld der von Gottes Schöpfungsmacht be-
wegten Materie auf: tritt heraus. Sie lebt und be-
wegt sich. Sie wächst im Sein der Einheit mit al-
lem,  als  Lehrstoff  puren  Vertrauens.  Nichts 
sonst.

64



III. im Lassen
Ruhendes

ὐ π  ὐ   θ υο κο ιῶσιν ο δὲ νή ο σιν 
Nicht mühen sie und nicht spinnen sie.

Einst kam Jesus in ein Dorf, wo ihn eine Frau na-
mens Marta in ihr Haus lud. Da war sie ganz in 
Anspruch genommen, für ihn zu sorgen. Wäh-
renddessen setzte sich ihre Schwester Maria zu 
Füßen des Rabbuni und lauschte seinen Worten. 
Marta, der das nicht gefiel, sagte zum Meister: 
„Kümmert es dich nicht, dass meine Schwester 
die  ganze  Arbeit  mir  allein  überlässt?  Sag  ihr 
doch, sie soll mir helfen!“ Doch Jesus antworte-
te:  „Marta,  Marta,  du  machst  dir  viele  Sorgen 
und Mühen. Aber nur eines ist notwendig. Maria 
hat das Bessere gewählt,  das soll ihr nicht ge-
nommen werden.“ 

Der  Handlungsweise  Marias  liegt  die  auf  das 
Wort  Gottes  gerichtete  religiöse  Beschauung 

65



des Geistes zugrunde. Ihr wird vor der Geschäf-
tigkeit  Vorzug  gegeben.  Denn  Maria  hat  das 
Verlangen  nach  Weisheit  beseelt!  Dies  ist  die 
wichtigere,  die  vollkommenere  Beschäftigung 
für  den  religiösen  Menschen.  Nicht  sollen  die 
Sorgen  ꟷ Mühen und Spinnen  ꟷ die Betrach-
tung  des himmlischen Wortes behindern. Noch 
jene herabgesetzt werden, welche sich dem Stu-
dium der heiligen Weisheit hingeben. Maria hat 
sich nicht nur den besseren, sondern auch den 
bleibenden Teil  erwählt.  Der  nämlich ist  wahr-
haft  weise,  dessen  Geist  in  Christus  ruht  und 
dessen Auge zum Höheren emporblickt. 

Auf  einer  einfachen  Ebene  sind  die  Lilien  des 
Feldes eine Allegorie dieser Wahrheit. In ihrem 
gewirkten Daseinsstand ruhen sie als lebendige 
Hervorbringung der weisheitlichen Schöpfungs-
macht. Existieren in wesensreiner Verfügbarkeit 
des ewigen Wortes. Im Nicht-zugreifen-können 
auf etwas, was sie nicht selbst sind, spiegeln sie 
Gelassensein im Ausdruck vollendeter Ruhe.  Ihr 

66



Hin-gegeben-sein  weist  auf  Teilhabe  an  der 
Kontemplation Gottes. In natürlicher Schönheit, 
genährt, erhalten und getragen durch seine ge-
heimnisvolle  Ruhe  des  siebenten  Tages,  sind 
auch sie ganz ruhig in sich.

67



IV. ein Höheres
Schauendes
  

λ ω  ὑμ   ὐ  λ μὼ   πέγ δὲ ῖν ὅτι ο δὲ Σο ο ν ἐν άσῃ 
Ich sage euch: Auch nicht Salomo in all
  ὐ  π β λ  ὡ   ύ ωτῇ δόξῃ α τοῦ εριε ά ετο ς ἓν το τ ν 

seiner Pracht hat sich angezogen wie eine 
von diesen.

Salomo hatte  zwölf  Statthalter  für  ganz  Israel, 
die den König und sein Haus versorgten. Er war 
Herrscher über alle Reiche, vom Euphrat bis zum 
Land der Philister und bis an die Grenze Ägyp-
tens. Sie alle entrichteten Abgaben. Salomo be-
saß viertausend Stallplätze für seine Wagenpfer-
de und zwölftausend Mann als Besatzung für die 
Wagen.  Dazu  gab  Gott  Salomo  Weisheit  und 
Einsicht in hohem Maß und Weite des Herzens, 
wie Sand am Strand des Meeres. 

30000  fronpflichtige  Leute  ließ  der  König  aus 
ganz  Israel  ausheben.  Ferner  hatte  er  70000 

68



Lastträger  und  80000  Steinhauer  im  Gebirge. 
Und als Heilsopfer für den Herrn ließ er zwei-
undzwanzigtausend  Rinder  und  hundertzwan-
zigtausend Schafe schlachten. Auch eine Flotte 
ließ Salomo bauen, und seine Leute fuhren nach 
Ofir, holten von dort vierhundertzwanzig Talente 
Gold und brachten es ihm. 

Die Königin von Saba gab dem König hundert-
zwanzig  Talente  Gold,  dazu  eine  sehr  große 
Menge Balsam und Edelsteine. Das Gewicht des 
Goldes, das jährlich bei Salomo einging, betrug 
sechshundertsechsundsechzig  Goldtalente. 
Zweihundert  Schilde  aus  gehämmertem  Gold 
ließ er herstellen; sechshundert Goldschekel ver-
wandte er für jeden Schild. Die Schilde dienten 
als  Prunkstücke  bei  feierlichen  Auftritten. Die 
Trinkgefäße des Königs waren aus Gold; ebenso 
waren  alle  Geräte  seines  Palastes  aus  bestem 
Gold. Silber galt in den Tagen Salomos als wert-
los. So übertraf er alle Könige der Erde an Reich-
tum und Weisheit. Neben der Tochter des Pha-

69



raos  liebte  er  noch  viele  andere  ausländische 
Frauen:  Moabiterinnen,  Ammoniterinnen,  Edo-
miterinnen, Sidonierinnen, Hetiterinnen … 

Dies, und noch viel  mehr waren  Salomos Ge-
wand. Es war so eindrucksvoll, dass Jesus dafür 
den Begriff der Doxa/Pracht wählte: ein zentra-
les Wort, der Bibel. Es bezeichnet hauptsächlich 
Gottes Hoheit, Majestät und den überirdischen 
Lichtglanz, der von seiner Nähe ausgeht. Diese 
Hoheit ist zugleich Wesensmerkmal des Reiches 
Gottes  und  der  ewigen,  unvergänglichen  Got-
teswelt im Unterschied zu unserer irdischen, ver-
weslichen  und  vergänglichen  Welt.  Wo  Gott 
selbst erscheint und sich offenbart, da wird auch 
seine  Herrlichkeit,  die  Doxa  offenbar.  Dieser 
Kontext bringt die fast überirdische Größe Salo-
mos  zum  Ausdruck.  Trotz  alledem:  Nach  den 
Worten  Jesu kann diese  gesamte gottähnliche 
Pracht  – die  Doxa –  Salomos,  nicht  dem Ver-
gleich mit einer schlichten Blume auf dem Felde 
standhalten. Noch mehr: Die Lilie übertrifft sie. 

70



Die Lilie ist in ihrem gegebenen Selbststand eine 
unmittelbar  aus  dem  Daseinsgrund  inspirierte 
Verwirklichung.  Sie  existiert  in  uneinholbarer 
Authentizität, unverfälscht als das, was sie ist. In 
ihrer  Einfachheit  potenziert  sich  spiegelbildlich 
die  Fülle  des  gesamten  Kosmos  in  purer  Prä-
senz.  Ist  Offenbarung  des  göttlichen  Grundes 
der Welt  in einem kleinsten Teil,  dessen Herr-
lichkeit  durch  die  Herrlichkeit  der  Natur  hin-
durchscheint. Diese Doxa der Natur ist nicht lee-
re, sondern erfüllte Schönheit.

Mit  dem  Menschen  tritt  Entfremdung  in  die 
Welt. Entfremdung von Gott, seiner Schöpfung 
und sich selbst gegenüber. Sie ist Frucht verlore-
ner  seelischer  Integrität  mit  dem Heiligen.  Ein 
Bruch, den das Alte Testament im Bild des verlo-
renen Paradieses zu fassen sucht. Das Entfrem-
dete umkleidet sich mit Falschheit. Mit dem, was 
nicht  wirklich  ist,  weil  es  nicht  bleibt.  Das  ist 
Grund  für  die  Bestandslosigkeit  jeglichen 
menschlichen Strebens,  Aneignens  und Besitz-

71



denkens. Denn egal ob Bildungssysteme, Throne 
und Reiche, Megacities, Tempel, Schätze, Paten-
te und Rechte, Waffentechnik, KI oder erbliche 
Dynastien  – selbst, wenn sie Länder nach ihren 
Namen  benannten:   Alles  kehrt  zurück  zum 
Staub der Erde. 

Auch die Blume verwelkt, aber rein geblieben in 
dem, was sie ist: im Gleichstand ungebrochener 
Integrität mit ihrem Schöpfer. Darin ist sie dem 
Wort Gottes liebenswert nahe, von dem es heißt: 
Das  Wort  Gottes  bleibt  in  Ewigkeit.  Vielleicht 
liegt darin das Geheimnis, dass Gott Mose an-
wies,  für  den  Kopfschmuck  des  Hohepriesters 
eine Blume aus reinem Gold zu machen und sie-
gelgleich darein zu gravieren: dem Herrn heilig. 

72


	Jürgen Knobel
	Über die Lilien des Feldes
	Jürgen Knobel

	Über die Lilien des Feldes

